بين التعالية

الخ روالسر



بعد حمد به را بعد المرم الرحم الرحم المرح على المعدما رسول الله.
ا سأ ل الله أمه تكوم هذه بكتب التى ستعد العدمكتين خطسوة على التى ستعد العدمكتين خطسوة على طريعه بهريماه ويورأينير المريد بهريماه و بله سأ ل إبهابة والتونيع عم

محمتركي لواوى

الاخسراج القنى عبد الكريم مجمود الغلاف بريشة لغشان ؛ سيد عبدالفتا

#### الفصل الأول



#### الجمال في الكون

أنها غاية ، أتعبه الله سبحانه وتعالى فيها ، ثم لم يأخذ شيئا .

إن الدنيا غاية بالنسبة لغير المؤمن فقط ، لأنه لا يعتقد أن هناك آخرة ، وهو لا يعتقد أن هناك حياة أبدية ، بل تنتهى طموحاته وأعهاله كلها عند هذه الحياة الدنيا . . مع أنه لو نظر نظرة العاقل لعرف أن الدنيا لا يمكن أن تكون هى الحياة للإنسان ـ لماذا ؟ . . لأن العمر فيها مظنون وغير متيقن ، إنه مبنى على الظن وليس على اليقين . فالإنسان يتوقع أن يعيش فى الدنيا حتى يبلغ سن الستين أو السبعين أو أكثر من ذلك . . ولكن هناك من يموت وعمره فى الدنيا ساعة . . ومن يموت وعمره يوم أسابيع أو شهور . . ومن يموت وعمره أسابيع أو شهور . . ومن يموت وهو يبلغ أرذل العمر .

الانسان \_ بطبيعته \_ يظن أنه سيعيش في الدنيا أعواما طويلة . . ولكن هذا ليس مبنيا على يقين . فقد يأتيه الموت في أية لحظة . ولا أحد يستطيع أن يدعى أو يتنبأ بأيامه في الدنيا ولا بعمره فيها .

لكن الانسان يستطيع يقينا أن يعرف عمره فى الآخرة وهو أنه خالد لا يموت . . منعم لا يذهب عنه النعيم ، أو معذب لا يتركه العذاب . .

إننا إذا أردنا أن نحكم على أشياء حكمها الحقيقى بالنسبة للانسان . . فلابد أن نأخذ هذا الحكم بمقياس الآخرة ، ثم نضع المقاييس لتصبح هذه الاحكام صحيحة وسليمة . . ولكن \_ لغفلتنا \_ فإن مفاهيم الخير والشر بالنسبة لمعظمنا تتركز على الحياة الدنيا ، على أساس انها غاية وليست وسيلة . . فها يحقق لنا متعة ونعيها في الدنيا اعتبرناه خيرا . . وما يحقق لنا نوعا من الشقاء أو عدم الرضا . . أو الحرمان مما نشتهيه اعتبرناه شرا . . ومادام هذا هو مفهومنا ، ومادمنا نعيش بهذا المفهوم الخاطيء ، فسنشقى وسنبتعد عن الله .

إن الناس تأخذ الخير والشر بمفهوم شخصى حسب مصالحها الشخصية دون أن تنظر إلى ما هو أعمق من ذلك . . ولكن المقاييس الشخصية لا يمكن أن تحدد خيرا أو شرا . . لأنها مقاييس ناقصة وأنانية ، لا تعرف أين الخير وأين الشر .

إننا إذا قسنا الحدث بمقاييسنا الشخصية . . نجد أنه خير لإنسان ، وشر لإنسان آخر . . فإذا فرضنا مثلا أن الوزارة قد أقيلت . . وتم تأليف وزارة جديدة . . هذا الحدث هو شر بالنسبة للذين خرجوا من الوزارة . . وبالنسبة للوزراء الجدد يعتبرونه خيرا ويتلقون التهانى عليه . . مع أنه نفس الحدث . . ولكنه شر لبعض الناس وخير للبعض الآخر .

ولنا أن نتساءل: كيف يكون الحدث نفسه خيرا وشرا في نفس الوقت؟.. كيف يكون الحدث هو جامع للخير والشرمعا؟!

لابد هنا أن المقاييس مختلة ، لذلك فهي لا تعطى المعنى

الحقيقى ، ولو أن المقاييس غير مختلة لما وجدت هذا التضارب والتضاد فى المعنى . ولكن عندما تختل المقاييس يختل معنى الأحداث . تلك هى الحقيقة التى لابد أن نلتفت إليها . . ونحن نعالج قضية الخير والشر .

إن المقاييس الشخصية - كما قلت - لا تصلح حكما في هذه القضية . وأنه لابد أن هناك مقاييس أخرى وضعها الله سبحانه وتعالى في الكون . . هي التي يمكن أن تحكم الأحداث وتعطينا المعنى الحقيقي لها .

هذه المقاييس لا يمكن أن نصل اليها نحن بفهمنا المحدود . . ولا بعلمنا القليل . . فأشياء كثيرة تغيب عنا تجعلنا لا نصلح كحكم على الخير والشر في الدنيا ، بل نأخذ الأشياء بسطحيتها ودون فهم ، ثم ننطلق ونصدر أحكاما بعيدة عن الحقيقة !

وإذا أردنا أن نقيس الكون بمقاييس مهمة الانسان فيه ،

ـ تلك المهمة التي خلقه الله سبحانه وتعالى من أجلها ـ فلابد
أن نفهم أن الله تبارك وتعالى قد وضع الميزان الدقيق لحركة
الحياة في الكون . . ذلك الميزان الذي يحكم كل شيء ، وأول
الأشياء التي وضعها الحق سبحانه وتعالى هو ميزان الجهال في
الكون ، والجهال هو أن يؤدي الشيء مهمته في الحياة . . لذلك
كانت قوانين الكون تضمن أن يؤدي الإنسان مهمته . . فاذا
عبث البشر بهذه القوانين وعطلوها ولم يأخذوا بها فسدت
الحياة ، وامتلأت بالشقاء والشرور ، وضاع الجهال فيها ،
ومقاييس الجهال تجدها في الكون وفي كل حركة من حركات
الحياة .

#### في البداية .. كانت الفطرة

ولنبدأ مع بداية الحياة . . حين يولد الطفل . . أول شيء أنه يولد على الفطرة مسلم . . ورسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : (كل مولود يولد على الفطرة مسلما وأهله ينصرانه أو يهودانه أو يمجسانه ) .

إن كل مولود جاء الى هذه الدنيا إنما جاء وهو على الفطرة السليمة . . على دين الله الصحيح ، ثم يحدث الفساد بعد ذلك من الناس ، أى من أهله الذين ينقلونه من دين الفطرة ـ التى خلقه الله عليها ـ إلى ما يعتنقونه هم . . هذا دليل على جمال الله في كونه منذ بداية الحياة لأى مولود ، بأن خلق كل خلقه على الاسلام ، ويدل ـ في نفس الوقت ـ على إفساد خلقه على الاسلام ، ويدل ـ في نفس الوقت ـ على إفساد الخمال .

إن أى طفل يشب على البراءة بما منحه الله من جمال الخلق بالفطرة .. إنه لا يعرف الكذب ولا النفاق ولا السرقة .. ولا أيا من شرور الدنيا ، ولكن أبواه هما اللذان يعلمانه كل شر .. هو مخلوق على جمال الفطرة .. صادق القول صادق الاحساس .. برىء طاهر .. فلم نسمع عن طفل ولد كذّابا بالفطرة .. ولا سمعنا عن بالفطرة .. ولم نر طفلا ولد سارقا بالفطرة .. ولا سمعنا عن طفل ولد منافقا بالفطرة .. ولكن كل هذه الشرور والآثام يعلّمها له والده .. أو أقاربه أو أقرانه .. فكأن الخلق جاء على الجمال في الكون .. والافساد في الكون إنما جاء من تدخل البشم .

ويكبر الطفل ويذهب إلى المدرسة . . وبدلا من أن يعلمه والداه أن العمل هو أساس النجاح ، وأنه لكى ينجع يجب أن يذاكر . . يتحايلان على أن ينجح دون مذاكرة ، فيحاولان الحصول على اسئلة الامتحان من المدرسين ، إما بواسطة الدروس الخصوصية . . وإما بالرشوة وإما بالنفوذ . . ونكون ـ بتدخلنا هذا ـ قد أفسدنا الجهال في الكون . . كيف ؟ لأنه إذا نجع التلميذ بلا مذاكرة . . هل سيذاكر بعد ذلك ؟! . . طبعا لا . . لأنه مادام ينجح بلا جهد ، فلهاذا يذاكر ويتعب ؟!

إن ما نراه الآن من محاولة بعض المدرسين لبيع الامتحانات ، أو إعطاء الاسئلة للطلبة مقابل دروس خصوصية أو غير ذلك . . هو محاولة لافساد الجهال في الكون ، فيعتاد كل طالب ألا يذاكر لينجح ، وتكون النتيجة أنه لا يتعلم ، وتنتهى مرحلة تعليمه وهو لا يعلم شيئا ، ويدخل المجتمع كله في كارثة حقيقية .

الله سيحانه وتعالى يريد منا عهارة الأرض ، ولكى نعمر الأرض فقد خلق الله جل جلاله لنا عقولا ترث الجضارات وتضيف عليها . . هذا العقل هو الذى ميز الانسان على الحيوان ... فالحيوان مازال يعيش عيشته البدائية منذ بداية الخلق ، إننا لم نسمع مثلا أن مجموعة من الحيوانات قد عقدت اجتهاعا تتدارس فيه كيف ترقى بحياتها ، وكيف تنشىء حظائر مكيفة المواء مثلا ، ولم نعرف أن حيوانا تقدم عن أبيه أو جده في العلم فأصبح يعلم ما لم يكونوا يعلموه . . واستطاع ان يطور حياته ويغيرها . لم يحدث ذلك لأمر بديهى هو أنه لا يملك المؤهل للتطور .

#### معنى .. التطور ؟

إننى أتعجب من الذين يقولون إن الحيوان قد تطور مع البيئة فأصبح كذا وكذا ، أو ينبت له شعر كثيف في المناطق الباردة . . أو يتكيف بلون النبات حتى يختفي عن أعدائه . . أو ينشىء جحرا متطورا! .

إن كل هذه الاشياء يعطيها الله سبحانه وتعالى لمن شاء ليحفظ حياته من الانقراض . ولكن الحيوان لا يملك العقل ولا الفكر . ولا القدرة ليطور حياته . لأن هذا العقل ميزة اختص بها الله سبحانه وتعالى الانسان وحده . . وكشف له من أسرار كونه ما يمكنه من عهارة الأرض . . ومن التقدم في الحضارة .

إن العقل البشرى اذا لم يكن قادرا على أن يفهم ويعرف حضارة السابقين ويضيف عليها ، فإنه يتخلف ويعجز عن فهم أسرار الله في كونه .

وإذا كان الجهال في الحياة هو أن تتقدم البشرية وترقى وتعمر الأرض . . فكأننا ـ ونحن نعلم أبناءنا أن ينجحوا دون جهد بالغش والدروس الخصوصية وغير ذلك ـ نهدم العلم والعمل معا . . ونفسد عهارة الأرض بإفساد من اختصه الله بالقيام بهذا التعمير!!

وهنا نقطة تثار في بعض الأحيان . . وهي مسألة تدريب الحيوانات على الإتيان بحركات يحاول بعض الناس أن يوهمونا

أنها تعتمد على عقل الحيوان وفهمه ، ونقول لهؤلاء: ان هذا غير صحيح . . لأن هذه الحركات تعتمد أساسا على الغريزة . . فالحيوان حين يدرب على الحركة . . إما أن يثاب إذا فعلها فيقدم له الطعام . . وإما يعاقب إذا لم يفعلها فيسبب ذلك له ألما . .

إنه يفعل ما يطلب منه أن يفعله بغريزته .. إما بدافع الجوع ، لأنه يعلم انه سيتناول طعامه بعد ذلك ، وإما خوفا من الألم .. إذا لم يفعل . ولذلك فهى حركات تعتمد على الغريزة وليست على العقل .. فلو كانت تعتمد على العقل لاستطاع الحيوان ان ينقلها إلى أولاده .. ولكنه لا يستطيع ، فلم نعرف أن أسدا أو قردا أو حصانا علم أولاده الحركات البلهوانية التي يقدمها في السيرك .

َ الله سبحانه وتعالى . . حدد مهمة آدم قبل أن يخلقه . . وذلك في قوله تعالى :

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ اِلْمَلَآبِكَ اِلْمَلَآبِكَ اِلْمَلَآبِكَ اِلْمَلَآبِكَ اِلْمَلَآبِكِ الْمَلَآبِكِ الْمَلَآبِكِ الْمَلَآبِكِ الْمَلَآبِكِ الْمَلَآبِكِ الْمَلَآبِكِ الْمَلَآبِكِ اللّهِ اللهِ المُحْلِيْ الْمُحْلِي الْمُحْلِيْ الْمُحْلِيْ الْمُحْلِيْ الْمُحْل



#### معنى الذلافة

وبما أن الله قد أعطى الإنسان الخلافة في الأرض . فإنه سبحانه سخر له سائر اجناس الديبا لتخدمه وتعمل من أجله فأجناس الدنيا أربعة هي . . الجهاد والنبات والحيوان والانسان . الجهاد ما نقول نحن إنه لاحس فيه ولا حركة ، وهذا أخذ بظاهر الأشياء . . وهو ينتهي عند أول درجات النبات . . وهي النمو . .

إننا نرى الشعب المرجانية فى البحار تأخذ بشكل بدائى خاصية النمو وهى أول عميزات النبات ، والنبات له خاصية المنمو والتنفس وغير ذلك . . ولكنه يفقد خاصية الحس والحركة وهى أول الدرجات فى الحبوان . . ولذلك فأننا نرى أن هناك بعض النباتات إذا لمستها تحركت مثل ما يطنقون عليه اسم ( الست المستحية ) . . أو غير ذلك من الباتات الموجودة فى الغابات الاستوائية . . إذا لمستها تحركت أغصانها .

والحيوان يبدأ بالحركة والحس وينتهى عند العقل . . ولذلك فإن أرقى أنواع الحيوان لها ذكر بدائى بمكنها من الإتيان ببعض الحركات كالقردة مثلا . .

أما الانسان فإنه يبدأ بالعقل . وهو ما يميزه عن باقى مخلوقات الله . وهو الذي يصنع له التقدم . . ذكل جيل يستوعب حضارات الجيل الذي قبله ويضيف عليها ليسلمها إلى الجيل الذي بعده . . وهكذا كلها تقدم الزمن . . كانت

هناك قفزات أسرع . . لأنه بتوالى الاجيال جيلا بعد جيل بعد جيل . . يصبح لدينا ميراث ضخم من الحضارة نبني عليه تقدمنا .

لقد وضع الله سبحانه وتعالى . . أسس الجمال فى الكون . . وهى أسس لا تستقيم الحياة بغيرها ، من هذه الأسس أن الحياة لا تستقيم إلا إذا أكل الانسان من ناتج عمله . لذلك يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم : (ما أكل أحد طعاما قط خيرا من أن يأكل من عمل يده ، وإن نبى الله داود كان يأكل من عمل يده ) .

والاسلام يمنع أن يعطى الناس أجرا بلا عمل . . حتى أنه قيل إذا لم يكن هناك عمل يؤدى ، فليكلف الناس بحفر بئر ثم يكلفون بردمه . .



#### سر الجمال في الكون

من الناحية العقلية قد يكون هذا غير واضح .. كيف يكلف الانسان بحفر بئر وردمها ؟! نقول إن القصد هنا هو ألا. يتعود الناس أن يتقاضوا أجرا بلا عمل ، لأنه إذا تعود الناس على أخذ المال بلا عمل . . فإنه سوف يترتب على ذلك أن نصبح مجتمعا من العاطلين الذين يأخذون أجرا ولا يعملون ، فيضيع الجهال في الكون ويعم الفساد فيه .

كذلك من الجهال في الكون . . أن الله سبحانه وتعالى حرم أكل أموال الناس بالباطل . . فقال تعالى :

# ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا أَمُوالَكُمْ بَيْنَكُمْ إِلَّهُ طِلِ وَتُدْلُوا بِهَ اللَّهُ الْحُكَامِ اللَّهُ وَلَا تَأْكُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّه

إنك إذا أكلت مالى بالباطل . . فقد حرمتنى ثمرة عملى ، وفي هذه الحالة سوف أزهد في العمل ، فهادمت أعمل ؟ . . وأنت تأخذ ناتج هذا العمل فلهاذا أعمل ؟ . . فكأنك بأكل أموال الناس بالباطل قد أضعت الجهال في الكون . . في أن يأخذ كل انسان ناتج عمله ، حتى يكون ذلك حافزا للعمل والتقدم في الحياة .

وهكذا نرى ان الله سبحانه وتعالى . . قد خلق الجهال فى الكون . . وأن الانسان يأتى ليفسد هذا الجهال . . فيضيع

الخير ويأتي الشقاء والشر .

لقد خلق الله سبحانه وتعالى المجتمع متكاملا بالرزق . . فأعطى كلا منا موهبة لا يملكها غيره . . لقد شاءت إرادته سبحانه وتعالى ان يكون هذا متفوقا فى الهندسة . . وهذا متفوقا فى الطب . . وهذا متفوقا فى صناعة من الصناعات . . كل واحد منا مُتفوق فى شىء . . وَمُتَفَوَّقُ عليه فى أشياء .

ان ذلك مصداقا لِقول الله تبارك وتعالى:

#### ﴿ ٱنظُرْكَيْنَ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴿

(من الآية ٢١ صورة الأسراه)

ولكن لم يقل الله سبحانه وتعالى من هو البعض المفضل ؟ . . ومن هو البعض الآخر المفضل عليه ؟ . . لأذا ؟ . . لأن كلا منا مفضل في شيء . . ومفضل عليه في شيء آخر . فهذا مهندس بارع . . ولكنه محتاج إلى من يعطيه مقومات حياته من طعام وشراب وملبس وغير ذلك . . إذن هو مفضل في فرع من فروع الحياة . . ولكنه مفضل عليه في باقي أوجه الحياة . .

وهذا طبيب بارع . . مُفضَّلُ في علم الطب . . ولكنه عتاج الى المهندس ليبنى له شقة يسكن فيها . . وإلى من يعد له ثيابا يلبسها . . وإلى من يزرع ويعد له طغاما يأكله . .

وهذا صانع ثياب بارع ، ولكنه محتاج إلى طبيب يداويه . . وإلى مهندس يبنى له مسكنه . . وإلى مزارع يزرع له القمح ليأكل .

إذن فكل منا مفضل في ناحية . . ومفضل عليه في نواح أخرى . . حتى عامل النظافة الذي ينظف الشوارع أو يحمل القيامة من الشقق والعيارات . . نحن محتاجون إليه في هذه الناحية . . لأننا لو تركنا القاذورات . . لانتشرت الأمراض والأوبئة ، وملأت القاذورات كل مكان . . انه مفضل علينا فيها يعطينا من النظافة . . وحتى هذا الذي يعمل في المجاري والبالوعات . . مفضل علينا في هذه الناحية . . لأنه لو ترك عمله لامتلأت الشوارع بمياه المجاري وفضلاتها . . وتصبح عيانا مستحيلة .

إذن فإياك أن تحتقر عملا من الأعمال ، أو تقول أنا أفضل من هذا . . لأنه يعمل في المجارى ، وأنا طبيب أو مهندس ، لأنه في ناحيته مفضل عليك . . وأنت محتاج إليه احتياجا تهريا . . لأن المجتمع لا يمكن أن يتكامل إلا بنا جميعا . . من أصغر مهنة إلى أكبر مهنة .

ولكى يترابط المجتمع وينمو ويعيش ، ربط الله سبحانه وتعالى كل هذا بالرزق ، حتى يقدم كل إنسان على عمله . . وهو راض ليحصل على رزقه . . ورزق أولاده . . بل يبحث عن هذا العمل ليأتيه الرزق . . وهذه عملية ضرورية انها أساس الجهال في هذا الكون . . لأنه لو كنا جميعا أطباء أو مهندسين . . فمن الذي يعد لنا رغيف الخبز الذي نأكله في الصباح ؟ ومن الذي ينظف الطرقات ؟ ومن الذي يعمل في المجاري "وغير ذلك ؟

إن المجتمع الذي لا يقوم على التكامل بين أفراده يفسد . . ولا يمكن ان يعيش ولا يستمر . . لقد شاء الله أن يكون كل

منا مفضلاً في ناحية يستفيد منها المجتمع كله . . حتى تكون الحياة ممكنة .

هذه مقدمة لابد منها لنعرف سر الجمال في الكون . . وأن الله سبحانه وتعالى . . خلق الكون على الجمال ، كما خلقه على الخير ، ولكن الفساد جاء لأن الانسان أعظى حرية الاختيار في إفعل ولا تفعل ، فأخذ يفسد في الكون ويدعى أنه يصلحه . . واقرأ قول الحق سبحانه وتعالى :

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُنهُ لَا تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ قَالُواً إِنَّمَا نَعُنُ مُصْلِحُونَ أَلاَ إِنَّهُمُ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ وَلَكِي نَلْا يَشْعُمُونَ ﴾ ولَكِي نَلَّا يَشْعُمُونَ ﴾

فالله جل جلاله قد خلق كونه على الأسس الصحيحة السليمة التى تكفل الحياة الظيبة لكل خلقه ، ولو أن الانسان أخذ الكون بتعاليم الله تبارك وتعالى . . سواء فى التكوين ، أو فى العمل ، أو فى التفضيل ، أو فى الأسباب . . ما كان هناك شر ولا شقاء فى الكون . . لأن كل شىء وضع الله سبحانه وتعالى له قواعد الجمال التى تحفظه وتجعله يؤدى مهمته دون

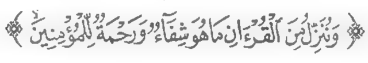
والشر في الكون لم يأت من الخلق . . ولا من القواعد التي وضعت للخلق . . ولكن تدخل الانسان فيها هو الذي يفسدها . . فالكون في خلقه غاية في الابداع . . يؤدي مهمته كها أرادها الله سبحانه وتعالى له . . ولكن في انسجام

حاجة إلى فكر إنساني يحاول به أن يغير ويبدل .

وراحة . . بعيدا عن كل ما يشقى ويأتى بالأمراض في هذا الكون .

إن الانسان بابتعاده عن منهج الله ، أوجد أمراضا وآفات في المجتمع . . جاءت بالشقاء والشر ، ولذلك أرسل الله سبحانه وتعالى الرسل بالمنهج . . ليعيدوا إلى الكون انسجامه وجماله . .

وعندما نقرأ في القرآن الكريم . . قول الحق سبحانه :



(من الآية ٨٢ سورة الاسراء)

نعرف ان القرآن قد نزل أولا . ليعالج أمراضا قد ظهرت واستفحلت . . نتيجة البعد عن منهج الله . . وعندما يتم الشفاء ويبرأ المجتمع من الأمراض التي تشقيه ، تأتي الرحمة وان في اتباع منهج الله . . تختفي هذه الأمراض ولا تعود مرة أخرى . . ليشقى بها الانسان من جديد .

الحق سبحانه وتعالى أقام كونه وأوجده على قواعد وقوانين تجعل الجهال هو صفة الكون ، ولكن الانسان ـ بما أوى من اختيار \_ قد تدخل في هذا الكون ليفسده . . فبالاختيار إختار أشياء على غير مراد الله الشرعى في كونه . . ومن هنا جاء الشر . . ومن هنا حدث الفساد .

والعجيب ان الانسان ادعى أنه يصلح فى الكون وهو يفسد . . ولكنه بعد أن يعانى الشقاء . . ويتحمل آلام الشر وأوجاعه وتعبه . . سيعود مرة أخرى إلى منهج الله . . وإلى

قواعد الجمال فى الكون . . ولكنه لن يعود اليها بإيمان . . بل سيعود لها قهرا . . لأن الحياة لا يمكن ان تمضى . . إلا بهذه القوانين والقواعد .

اننا ـ للأسف الشديد ـ ننقل عن مجتمعات غير مؤمنة ما يفسد حياتنا ومجتمعاتنا ونترك منهج الله الذي به وحده صلاح أمرنا . . لكن هذه المجتمعات بدأت تعود قهرا . . إلى منهج خالقها . . واكتشف أخيرا . . انه لا يمكن للحياة أن تستقيم . . إلا بمنهج السهاء . . سواء أخذته عن إيمان . . أو لم تأخذه ، لأن الحياة لا تزول متاعبها إلا به .



#### الفصل الثاني



الشرفى الكون

جعل الله سبحانه وتعالى ـ كها بينا ـ الجهال فى كل خلقه فى كونه . . وجعل قوانين الأسباب لتحفظ هذا الجهال . . فالذى يأخذ بيد الله الممدودة بالأسباب . . يعطيه الله ، والذى يحاول أن يتحايل بأن يأخذ الشيء من طريق ما حرم الله ، إنما

يفسد في هذا الكون . .

ان الكون مخلوق لينسجم مع منهج الله في كل شيء . . في العمل وفي الأسرة . . وفي الأطفال ، وفي الرزق . . وفي كل حركة الحياة ، تأخذ بقوانين الله لا يأتيك إلا الحير ، تبتعد عن قوانين الله . . لا يأتيك إلا الشر . . ليس فقط في الدنيا ، ولكن في الدنيا والآخرة . . ولذلك يقال : ( لا خير في خير ولذك إلى النار ، ولا شر في شر يؤدى إلى الجنة ) .

لكن كيف يمكن أن يؤدى الخير الى النار؟ ولنضرب لذلك مثلا . . رجل يسرق ليتصدق بما يسرق ، يأخذ من الأغنياء ويعطى الفقراء ، ويطلقون عليه اسم اللص الشريف! وهو أبعد ما يكون عن الشرف . إنه يظن أنه يعمل خيرا ، ولكنه في الحقيقة يرتكب شرا كبيرا . لأنه سرق ما حرم الله أن تمتد يده اليه . . ولن ينفعه الخير الذي فعله ولا يتقبل منه ، لأنه يأتى عن طريق حرام . . والله سبحانه وتعالى . . لم يطلب من أحد أن يعينه في كونه على الرزق . . وهو الرزاق للجميع . . حتى المال الحرام رزق . . ولكنه رزق حرام .

الله سبحانه وتعالى لا يبيح لأحد أن يأتى بمال حرام ، ثم يدعى أنه يفعل الخير . فالانسان لا يشرع بأن يحلل حراما ، أو

#### يحرم حلالاً . وفي ذلك يقول الحق سبحانه وتعالى :

# ﴿ قُلْأَرَءَ يَتُمُمُّنَا أَنزَلَا لللهُ لَكُمْ مِنْ رِزْقٍ فِعَلَمْ مِنْ اللهُ اللهُ عَلَمْ مُنِّنَا اللهُ اللهُ عَلَمَ اللهُ اللهُ عَلَمَ اللهُ اللهُ عَلَمَ اللهُ اللهُ عَلَمَ اللهُ اللهِ وَهُ سوره عوس ( الله وه سوره عوس)

وهكذا يعرفنا الله جل جلاله . . ان الحرام والحلال بإذنه ومن تشريعه ، وأن الانسان لا يحل له أن يحرم ما أحل الله ، ولا أن يحل ما حرم الله . والله تبارك وتعالى لا يريد من أحد أن يعينه في كونه وهو القادر على كل شيء . . القاهر لكل خلقه . . فلا يرتكب أحد عملا حراما ، ثم يدعى أنه خير . . لأنه ـ كها قلنا ـ لا خير في خير يقود إلى النار .

أو تأتى امرأة فتبيع شرفها وتقول إننى فعلت ذلك لأربى أولادى تربية حسنة !! نقول لها ما تفعلينه حرام ولا يتقبل منك ما أنفقته على أولادك ، لأن الله غنى عن هذا كله . . ولو صبرت قليلا لوزقك الله من حلال ما أعانك على تربية أولادك .

كذلك لا شر في شر يؤدى الى الجنة . . أى انك لو نصرت مظلوما وأصابك من ذلك أذى ، فهو ليس شرا ولكنه خير . . لأنك ستثاب عليه أحسن الثواب . . ولو أنك استغنيت عن بعض الكهاليات وتصدقت بثمنها تكون رابحا ولست خاسرا . . لانها ستضاعف لك عند الله جل جلاله .

فقد أهديت لرسول الله صلى الله عليه وسلم شاة مصلية (مشوية)، فأمر بتوزيعها على الفقراء والمساكين، فقامت ٢١ السيدة عائشة رضى الله عنها بتوزيعها . وأبقت كتفها . لأنها كانت تعلم ان النبى صلى الله عليه وسلم كان يحب لحم الكتف ، ولما عاد النبى صلى الله عليه وسلم وسأل عن الشاة . قالت له السيدة عائشة : وزعنا لحمها وأبقينا الكتف ، فقال صلى الله عليه وسلم : بقيت كلها ، إلا الكتف .

هذه هى المقايس الحقيقية للخير والشر . . إنها المقاييس التى وضعها الله سبحانه وتعالى . . ولكن الانسان أساء بالاختيار الذى منحه الله له فى الكون ، فبدلا من أن يأخذ مقاييس من خَلْقَهُ وأوجده ، حاول أن يضع هو المقاييس لنفسه .

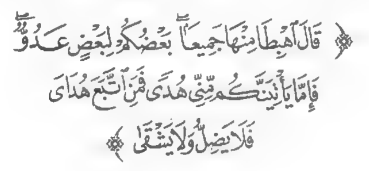
ولكى نفهم هذه الحقيقة ، علينا ان ننظر إلى الكون الأعلى الذي لا اختيار فيه لبشر ، سنجد أنه في غاية الانتظام . . وفي قمة الدقة . . يعطى لكل خلق الله حياة مريحة بلا شقاء ولا ظلم .

فالشمس والقمر والنجوم والكواكب والهواء وسائر الاشياء التي لا إرادة للانسان فيها على الأرض ، تؤدى مهمتها دون أن يشكو منها أحد . . ودون أن تتعب أحدا . فلا أحد اشتكى ان الشمس تأخرت عن موعد شروقها ، أو انها أشرقت على قوم وحجبت أشعتها عن قوم آخرين ، ولا أحد أتعبه نظام الكواكب في أنه اختل فاختل معه نظام الكون ، ولا أحد قال انه بحث عن الهواء ليتنفس فلم يجده ، ولا أحد يستطيع أن يدعى ان المطر انقطع عن الأرض فقضى على الحياة فيها وهلك الزرع والحيوان والناس ، ولا أحد يستطيع ان يقول إن الأرض اختلت في دوراتها وألقت ما فوق سطحها إلى الفضاء .

#### العالم المقمور يؤدس مممته

كل هذا لم يحدث . بل إن هذه العوامل كلها المقهورة لله سبحانه وتعالى تؤدى دورها دون أن نحس أو نشعر بأنها تؤدى مهمتها كاملة بلا اختيار منها ، ولكن الفساد والشر فى الأرض جاء من الاشياء التى فيها اختيار للانسان . . ذلك ان الانسان تدخل باختياره ليفسد لا ليصلح !

فإذا نظرنا إلى بداية الحياة نجد ان الله سبحانه وتعالى أراد ان يلفتنا إلى منهج الحياة في هذا الكون ومنذ لحظة نزول آدم إلى الأرض أنزل الله تبارك وتعالى معه المنهج ، فطلب منه أن يبلغ ذريته ان هذا المنهج من الله جل جلاله ، من اتبعه لا يضل ولا يشقى . . فقال كما يروى لنا القرآن الكريم :



(الآية ١٢٣ سورة طه)

وهكذا منذ لحظة بداية الانسان على الأرض . . بَيْنَ الله سبحانه وتعالى له ان الشقاء والشر إنما يأتى بالابتعاد عن منهج الله ، وان هذا المنهج اذا طبق كها أراد الله . . لما وقع شر فى الكون . . فكأن الله قد بين لنا الطريق مع بداية الحياة . .

وادم نزل إلى الأرض ومعه المنهج . . وأبلغه لأولاده . . وهؤلاء أبلغوا ذريتهم وهكذا .

وهنا تأتى الارادة البشرية لتضع أول بذور الشر في الكون بين أولاده في قصة هابيل وقابيل التي رواها لنا الحق سبحانه وتعالى إنها أول. جريمة قتل على الأرض بين ولدى آدم . . قابيل وهابيل . . ولو أن قابيل اتبع قول الحق جل جلاله :

### ﴿ اَلِانَقُتْ الْوَالنَّفُسُ الَّذِي حَرَّدَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ ﴾

(من الآية ٣٣ سورة الأسراء)

ما وقع هذا الشر، ولكن الذى حدث ان أحدهما وهو قابيل . خالف المنهج وقتل النفس التى حرم الله قتلها إلا بالحق .

والقصة ان أن سبحانه وتعالى قضى أن تلد حواء فى كل حمل ذكرا وأننى ، حنى يتم التكاثر فى الأرض وعهارتها . . وكان ذكر البعن الأول يتزوج أنثى البطن الثانى . . وذكر البعن الأول يتزوج أنثى البطن الثانى يتزوج أنشى البطن الأول . . ولكن قابيل لم يعجبه هذا ، لأن أخته ـ التي ولدت معه ـ كانت أجمل من تلك التي جاءت مع هابيل . . فأراد أن يخالف القاعدة ، وأن يتزوج أخته التي جاءت معه فى نيس البطن . . ولجأ إلى ابيهها آدم الذى طلب منها أذ يحتكما إلى الله سبحانه وتعالى .

ويروى لنا القرآل الكريم القصة فيقول:

﴿ وَآثُلُ عَلَيْهِ مِنْ مَا آبَنَى اللَّهِ إِلَّهُ قِي إِذْ قَرَّبا قُرْبَ أَنَّ فَتُقْتِلَ

# مِنْ أَحَدِهِا وَلَمُ يُنَعَبَّلُ مِنَ ٱلْأَخْرِقَالَ لَأَقْتُكَنَّكَ قَالَ إِنَّمَا مِنْ أَحَدِهِا وَلَمُ يُنَا لَكُوْرَقَالَ لَأَقْتُكَ قَالَ إِنَّمَا وَلَا يَعْمِنَ الْمُنْقِينَ ﴾ ينقَبَلُ اللَّهُ مِنَ الْمُنْقِينَ ﴾

( الآية ٢٧ سورة المائدة )

وهذه القصة تلفتنا إلى ان الله سبحانه وتعالى أنزل المنهج على آدم بمجرد نزوله على الأرض ، وأنه جل حلاله لم يترك الانسان على غير هدى منذ اللحظة الأولى من الحياة . . بل هداه وبين له ما يقيم الحياة الطيبة ، وما يعبد به الله ويتقرب به منه . . ذلك ان بعض الناس يدعى ان آدم نزل على الأرض بلا منهج ، وأنه ترك على غير هدى هو وذريته حتى أرسل الله أدريس نبيا ونوحا بعده ، وهم يستندون في ذلك إلى ان قصص الأنبياء تبدأ بنوح عليه السلام . . أى انه لم يكن هناك نبى قبله . نقول إن هذا غير صحيح ويتنافي مع عدل الله تبارك وتعالى . . والله جل جلاله يقول ؛

## ﴿ وَمَاكُنَّا لَهُ لِيْنِ كُمَّ لَيْهِ عَلَى اللهِ المِلْمُلْمِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ

إذن فلابد من إبلاغ منهج الله للناس أولا . . ليكون عدلا أن يكافأ من أطاع ويعذب من عصى . . ولو أنه لم يكن هناك منهج . . فكيف احتكم قابيل وهابيل إلى الله سبحانه وتعالى ؟ لقد كانا على علم يقيني ان الله سبحانه وتعالى مرجود وواجب الوجود ، ولولا ان آدم أخبرهما بالمنهج ما علم دلك



#### قصور العقل الانسانس

الم يرضبه وما يغضبه بالعقل وحده . . ذلك ان العقل غاية وما يرضبه وما يغضبه بالعقل وحده . . ذلك ان العقل غاية ما يصل إليه هو أن هناك إلها لهذا الكون . . فيتأمل آيات الكون وخلق السموات والأرض والشمس والقمر وغير ذلك . انه يوصلنا إلى ان هناك خالقا عظيها . . هو الذي أوجد هذه الاشياء . لأنه لا قدرة لبشر على أن يوجدها ، فلا أحد يستطيع أن يدعى أنه خلق الشمس أو التمر أو النجوم أو الأرض . ولا أحد مها بلغت قوته وعلمه يستطيع أن يدعى أنه خلق أشياء فوق قدرة البشر جميعا ولو أجدمها أنه خلق نفسه . . فتلك أشياء فوق قدرة البشر جميعا ولو اجتمعوا لها . . إذن فلابد من خالق لهذا الكون هو الذي أوجده ؛ ومعو الذي خلقنا .

من هو الخالق؟.. وماذا يريد منا؟.. تلك أمور فوق طاقة العفل لا يستطيع أن يصل اليها. ذلك ان قدرة العقل تقف عند الدائيل على أن لهذا الكون خالقا وموجدا.. ولكن ما أسمه ؟.. وماذا يريد منا؟.. وكيف نتقرب اليه ؟.. وماذا يرضيه وماذا يغضه ؟.. تلك أمور فوق قدرة العقل البشرى.

ولكى نقرب ذلك إلى الاذهان . . نقول : إذا كنا نجلس في حجرة مغلقة ، ثم سمعنا طرقا على الباب . غاية ما نستطيع أن نسل اليه هو أن بالباب طارقا . . ولكن من هو ؟ . . هل

هو،رجل أو امرأة أو طفل؟.. ماذا يريد؟.. أيريد بنا خيرا أم شرا، هل جاءنا بشيء طيب أم لم يأت بشيء على الاطلاق، أم جاءنا ليبلغنا أشياء لا نعرفها.. هذا لا يمكن أن نصل اليه إلا إذا قمنا وفتحنا الباب..

ولكن الله سبحانه وتعالى كريم معطاء ، ولذلك لم يتركنا في حيرتنا ، لقد أرسل الينا الرسل ليفتحوا لنا أبواب السهاء ويبلغونا أن خالق هذا الكون هو الله سبحانه وتعالى . وأنه يريد منا أن نعبده وأنه \_حتى لا نضل \_ حدد لنا هذه العبادة وطريقة أدائها ، وأعلمنا ان هناك حياة أخرى فيها خلود . . وأن الله أعد للطائعين نعيها هائلا . . وأعد للعاصين عذابا أليها . .

ولذلك اقتضت رحمة الله سبحانه وتعالى ان تبدأ الحياة البشرية على الأرض بالرسل . . لأن هؤلاء هم الذين سيبلغوننا عن الله ما يريدنا جل جلاله ان نعرفه عنه في أنه هو الله الخالق الذي أوجد كل شيء ، وأنه وضع لنا منهجا للحياة نتبعه .





#### الهنهج نزل مع ادم

إن احتكام قابيل وهابيل في قضيتها إلى الله ، انما هو دليل على انهها عرفا وجود الله الخالق لهذا الكون ، وكونهما قررا أن يحتكما إلى الله تبارك وتعالى بقربان يقدمانه ، دليل على انهها عرفا المنهج . وكيف يتم التقرب إلى الله ، وعرفا ان الله سبحانه وتعالى يتقرب إليه بأفعال معينة ، وتغضبه أفعال محدة . . وذلك حتى نعرف ان الله جل جلاله لم يترك الانسان لحظة واحدة بلا منهج ، وان المنهج نزل مع آدم إلى الأرض .

وكها نعلم فقد تقبل الله سبحانه وتعالى قربان هابيل ولم يتقبل قربان قابيل . . وقيل ان ذلك بسبب ان هابيل قدم أحسن ما عنده كقربان . . وقابيل قدم أسوأ ما عنده ، والله جل جلاله طيب لا يقبل إلا طيبا . وقيل لأن هابيل رضى بحكم الله وقضائه في أن يتزوج أنثى البطن الأول التي جاءت مع قابيل . . وقابيل تمرد على حكم شرعى لله ، وأراد أن يتزوج أخته التي جاءت معه في نفس البطن .

ومهما قيل من أسباب ، فإن الذي يهمنا هو ما ذكره القرآن الكريم . . ان الله سبحانه وتعالى تقبل قربان هابيل . . ولم يتقبل قربان قابيل . . وكان يجب على قابيل في هذه الحالة ان يحترم عدم قبول الله لقربانه ، وان يستغفر الله ، وينظر إلى ما في نفسه من اعوجاج . . فيحاول أن يصلحه ، ولكنه لم يفعل ذلك ، بل امتلأ غضبا . . وقال لأخيه هابيل

سأقتلك . . ورد هابيل بأنه لا ذنب له فيها حدث . . من أن الله لم يتقبل من المتقين .

وهنا نقف مرة أخرى لنتساءل: من الذى أخبر هابيل ان الله سبحانه وتعالى يتقبل من المتقين ؟ لابد أنه كان هناك منهج علم منه هابيل انه الله لا يتقبل من العاصين أو الكافرين.. وإنما يتقبل من المتقين.

ثم تمضى القصة ليذكر لنا الحق تبارك وتعالى ان قابيل قتل أخاه . . فيقول جل جلاله :



( الآية ٣٠ صورة الماثدة)

وسواء تم القتل كما يُرْوَى بقطعة حديد أو بحجر ، فإن هذا لا يهمنا إنما الذى يهمنا هو أن هده أول جريمة قتل حدثت فى البشرية كلها ، وأول مخالفة \_ نعلمها \_ لمنهج الله على الأرض . . وأول تمرد على مراد الله الشرعى فى كونه . .





#### المعصية لم تتوقف

كان هذا عرضا سريعا لبداية الشر في الكون . . انه جل جلاله يريد أن يلفتنا . . إلى ان الشر يأتي من مخالفة منهج الله . . ولو أن قابيل أطاع الله والتزم بمنهجه . . لامتنع عن قتل أخيه . وإذا كانت هذه هي البداية . . بداية المعصية وما تحمل من شرور ، فإنها لم تتوقف كها يروي لنا القرآن الكريم عن قصص الأنبياء والرسل . . نوح وهود وصالح وشعيب ولوط وموسى وغيرهم . . ولقد كانت السهاء تتدخل لعقاب الكافرين فتهلكهم . . وفي ذلك يروى لنا القرآن الكريم :

﴿ فَكُلَّا أَخَذُنَا بِذَنْبِهِ فَيَنْهُمْ أَنُسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُمُ مِّنَ أَخَذَنَهُ ٱلصَّيْعَةُ وَمِنْهُمْ أَنُسَلْنَا عَلَيْهِ الْأَرْضَ وَمِنْهُم مِّنَ أَغَدَ أَنُهُ آفِهَا كَانَا لَلَهُ لِظُلِمُ مُ وَلِكِنَ كَانُو آ أَنفُسَهُم يَظْلِمُونَ ﴾

( الآبة ٤٠ سورة العنكبوت )

ولكن كيف ابتعد الناس عن المنهج ؟ . . الله سبحانه وتعالى يروى لنا ذلك . . عندما أشهدنا على نفسه ونحن في عالم الذر . .

يقول تبارك وتعالى :

﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكِ مِنْ بَنِي عَادَمَ مِن طُهُو هِ فَرُيَّةً ثُمْ وَأَشْهَدُهُمْ وَأَشْهَدُهُمْ وَأَشْهَدُهُمْ وَأَنْ تَعُولُوا يُومَ عَلَى أَنْ نَتَعُولُوا يُومَ عَلَى أَنْ نَتَعُولُوا يُومَ الْفَيْلُمَةُ مِذَا فَالْوا بَكَيْ شَهِدُ فَأَلْ نَتَعُولُوا يَوْمَ الْفِيلُمَةِ إِنَّا كُنَا عَنْ هَذَا غَلِينَ الْوَيَقُولُوا إِنَّمَا أَشْرَكُ عَلَيْنَ الْوَيَقُولُوا إِنَّمَا أَشْرَكُ عَلَيْنَ الْوَيَعُولُوا إِنَّمَا أَشْرَكُ عَلَيْنَ الْوَيَعُولُوا إِنَّمَا أَشْرَكُ عَلَيْنَ الْوَيَعُولُوا إِنَّمَا أَشْرَكُ عَلَيْنَ الْوَيَعُولُوا إِنَّمَا أَشْرَكُ عَلَى مَا فَعَلَ الْفُيطِلُونَ ﴾ عَلَى الله الله عَلَى اللهُ عَلَى الله الله عَلَى اله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى ال

( الأيتان ١٧٢ ، ١٧٣ سورة الأعراف)

ان البعد عن منهج الله يأتى بطريقتين . . إما بالغفلة عن المنهج بأن ينساه الناس أو يجرفوا فيه ، وإما أن يأتوا بكلام ليس من عند الله ويقولون هو من عند الله ، إنهم أولا ينسونه ما يتعارض مع أهوائهم من منهج الله ، وما لا ينسونه يحرفونه ، وما لم يحرفوه يأتون بكلام بشرى ثم ينسبونه ظلما وعدوانا إلى الله سبحانه وتعالى . وفي ذلك يقول الحق جل جلائه :

هذه هي الغفلة . . التي تدخل إلى القلوب فتعميها عن

منهج الله.

ثم يأى الطريق الثانى وهو تقليد الآباء. يبدأ الآباء بالابتعاد عن منهج الله ، ويقلدهم أبناؤهم ويزيدون على ذلك انحرافا لتحقيق مكاسب دنيوية ، ثم يأتى الجيل الذي بعدهم فيقلد الآباء وهكذا . والله سبحانه وتعالى يلفتنا إلى ذلك فيقول :

# ﴿ وَإِذَا قِيلَ كَمُ مُ أَتَّبِعُوا مَا أَنزَكَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا اللهُ اللهُ عَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا اللهُ اللهُ عَلَوْنَ اللهُ اللهُ عَلَوْنَ اللهُ اللهُ عَلَوْنَ اللهُ اللهُ عَلَوْنَ اللهُ عَلَوْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ اللهُ عَلَوْنَ اللهُ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ اللهُ

( الآية ١٧٠ سورة البقرة )

إذن الغفلة عن المنهج وتقليد الآباء . . هما أساس المعصية والكفر ، ولذلك أراد الله سبحانه وتعالى . . أن يلفتنا إلى ان هذين العذرين غير مقبولين في الأخرة . . فحذرنا منهما ونحن وفي عالم الذر . . حتى لا يأتي أحدنا مجادلا يوم القيامة مستخدما هاتين الحجتين .

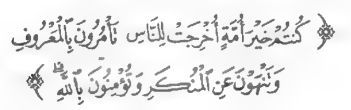
### محمد رحمة للمؤمن والكافر دغيبول

إن السماء كانت تتدخل لعقاب الكافرين . . إلى ان جاءت رسالة محمد صلى الله عليه وسلم . فتوقف عقاب السماء للكافرين في الدنيا ، وذلك لسبين :

السبب الأول هو ان رسول الله صلى الله عليه وسلم أُرْسِلَ رحمة للعالمين . . المؤمن منهم والكافر ، وهذه الرحمة المهداة لكل من له اختيار في الدنيا . . فتحت باب التوبة للجميع حتى لحظة الاحتضار .

إن الله سبحانه وتعالى يقبل التوبة من عباده جميعا ، مادامت حياتهم مستمرة على الأرض ، وحتى تطلع الشمس من مغربها إيذانا بقيام الساعة . . أو حتى تأت ساعة الاحتضار . . وهذه رحمة مهداة إلى كل البشر على يد سيد البشر سيدنا محمد عليه الصلاة والسلام . .

أما السبب الثانى فهو ان الله تبارك وتعالى . . ائتمن أمة محمد صلى الله غليه وسلم على القيام بتبليغ الرسالة وتأديب الكافرين . . وذلك مصداقا لقوله جل جلاله :



(من الآية ١١٠ سورة أل همران)

وإذا كنا سنتحدث عن الشر والشقاء في الكون . . فلابد أن نتحدث عن العالم المعاصر . . لأن الشر فيه والشقاء فاقا كل العصور . . فها هو سر هذا الشقاء ؟

ان أسباب الشقاء تنحصر في ان الناس قد تركوا منهج الله وأخذوا يشرعون لأنفسهم بما يسمونه القوانين الوضعية . . وهي تلك التشريعات التي تحكم الآن معظم دول العالم والتي استعاضوا بها عن المنهج الذي وضعه الله سبحانه لاصلاح الكون . . وهذا هو سر الشقاء والتعاسة التي تجتاح العالم كله رغم كل التقدم المادي والعلمي المذهل .

ولابد أن نعى ان العقول البشرية مها بلغت من الذكاء قاصرة ومحدودة ، ومها بلغت من العلم ، تعرف أشياء وتغيب عنها أشياء . . فهى لا تستطيع أن تلم بالمشكلة كلها ، ولذلك نجد كل قانون وضعى لا يمر عليه سنوات إلا ويحتاج إلى تعديل ، لأنه غابت عن عقول واضعيه أشياء ظهرت بعد ذلك تقتضى التعديل ، وتظل القوانين البشرية تمضى من تعديل إلى تعديل ، وتظل مليئة بالثغرات التى تظهر الواحدة بعد الأخرى ليظهر الله للناس بالبرهان والدليل ان عقولهم قاصرة وعدودة . . وغير مؤهلة لأن تشرع لحياة الانسان . .

ان أحدا لا يفيق من فوضى القوانين فى العالم ، ومن الثغرات التى تملؤها ليسأل نفسه لماذا لا نطبق شرع الله الذى هو عليم بكل شيء ؟! والذى خلق الانسان ويعلم ما يصلحه . فصانع الشيء هو أصلح الناس لوضع قوانين صيانته . . ونحن فى حياتنا البشرية . . إذا أردنا أن نصلح آلة فإننا إما نلجأ إلى الصانع ، وإما إلى ما يسمونه الكتاليج الذى

يضع الصانع فيه قوانين الصيانة ، أو إلى من دربهم الصانع وأعطاهم تعليهاته عن كيفية الاصلاح . .

إننا نأبى . . أن نتبع مع منهج الله نفس المبدأ الذى نتبعه فى حياتنا الدنيوية . . فنعيد الصنعة الى صاحبها . . نأخذ منه منهج الصيانة الذى وضعه وأبلغه لنا ، وهذا هو السبب الأول فى الشر والشقاء فى الدنيا .

ان بعض الدول ـ وقد شقیت بما شرعته لنفسها ـ أخذت تعید النظر فی هذه التشریعات . هذه الدول عدلت فی قوانین الله وألغت عقوبة الاعدام . ثم بدأت تصرخ لزیادة جرائم القتل فی مجتمعاتها . . ولم تجد مفرا من العودة الی منهج الله الذی یقضی بإعدام القاتل .

وبالنسبة للطلاق . . الله تبارك وتعالى أباح الطلاق . . فقال جل جلاله :

## ﴿ ٱلطَّلَقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُونِ أُوْتَهُ فِي الْحُسَانِ ﴾ الطَّلَقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُونِ أُوْتَهُ فِي الْحُسَانِ الْمِدَةِ )

ولكن الكنيسة الكاثوليكية . . جاءت فألغت الطلاق . . فهل وقالت الزواج أبدى بلا طلاق . . هذا قانون دنيوى . . فهل استقام لهم الأمر ؟ أبدا . . لقد نشأت متاعب ومصاعب وشقاء عائلي وغير ذلك ، حتى اضطرت هذه الكنيسة إلى ان تبيح الطلاق . . ولم تكن هذه العودة عن ايمان بالاسلام ، ولكنها أباحته عن اضطرار ، لأن الحياة لا يمكن ان تستقيم بدونه ، فهناك مشاكل تنشأ بين الزوجين يكون الطلاق فيها بدونه ، فهناك مشاكل تنشأ بين الزوجين يكون الطلاق فيها

أسلم وأوفق من الاستمرار في الحياة الزوجية . ويوم أباحت الكنيسة الكاثوليكية الطلاق ، رفعت في روما وحدها ٢٠ ألف قضية طلاق في يوم واحد .

وبالنسبة للرضاع يقول الحق جل جلاله في كتابه الكريم :

﴿ وَٱلْوَالِدَاتُ مُرْضِعُنَ أَوْلَادُهُنَّ حُولَانِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ

أَن يُسِتِمُ ٱلرَّضَاعَةُ ﴾

(من الآية ٢٢٣ سورة البقرة)

ثم ظهر في العالم الغربي . . من يدعى ان الرضاعة الخارجية أحسن وأفيد للطفل . . وظهرت شركات ألبان الاطفال . . لتعلن زيفا ان ما تنتجه قد وضعت فيه من الفيتامينات والمواد المقوية للطفل ما لا يوجد في لبن الأم !! ثم ظهر بعد ذلك ان الطفل الذي لا يرضع من لبن أمه عامين كاملين ينشأ مصابا بأمراض نفسية وعصبية تدمره ، وينشأ فاقد الحنان والانتهاء إلى الاسرة ، عاقا لوالديه ، كما ظهرت أمراض نفسية كثيرة ضيعت أجيالا بأكملها . . وألقت بها إلى المخدرات وغيرها . . وعمت الشكوى من الأبناء . . ومن عقوقهم بالأمهات والآباء .

لكن فجأة إذا بالذين طالبوا بالأمس بعدم الرضاعة الطبيعية يطالبون اليوم بالعودة اليها ، وإذا بالمؤتمرات تعقد عن فائدة الرضاعة الطبيعية وضرورتها بالنسبة لحماية الطفل لينشأ سليها نفسيا وصحيا . .

والعجيب اننا نحن في العالم الاسلامي تلقفنا هذا التغيير

بالعودة إلى الرضاعة الطبيعية لمدة عامين كاملين دون أن نذكر أو نتذكر . . أن هذا ما أمرنا به الله سبحانه وتعالى في القرآن الكريم ، وانه أعطانا المنهج السليم لتربية أولادنا . . ولكننا بدلا من أن نطبقها ، قلدنا دول الغرب في الاتجاه الى الرضاعة من غير لبن الأم . . وضاعت أجيال منا ، ثم أخذنا نشكو من الأجيال الضائعة !! ولم نفطن إلى أن نخالفة منهج الله هي التي أضاعت هذه الأجيال .

ونستطيع أن نمضى . . ونضرب عشرات الأمثلة . . في الشقاء والشر الذي أصاب حياة البشر . . من مخالفة منهج الله . .

لقد فالوا ان قطع يد السارق وحشية ، ونسوا ان العقوبة في الاسلام مقصود بها منع الجريمة وردع المجرم ، وأنه إذا عرف أي لص ان يده ستقطع إذا سرق ما أقدم على السرقة ، وكانت النتيجة ـ لعدم تطبيق هذا النص ـ ان السرقات وعصابات السرقة ملأت العالم ، وأصبحت تروع الأمنين وتستخدم من العنف ما يشوه مئات البشر يوميا ، بل ويودى بحياتهم .

إننا لو طبقنا منهج الله ، وقطعنا يد السارق لقلت السرقة في العالم حتى كادت تنعدم ، ولكننا بتشريعنا البشرى قد زدنا من شقاء البشر ، وزدنا من الشر في العالم دون أن نحقق شيئا وسيظل هذا الشقاء فستمرا ، مادامت هناك مخالفة للمنهج . . والله سبحانه وتعالى بعلمه غير المحدود . . لا يغيب عنه شيء وهو خالق النفس البشرية . . وخير من يضع لها القوانين التي تصلحها . . والتي تجعل حياتها تستقيم . .

والعالم كله يلف ويدور ، ويملؤه الشر والشقاء ، ثم لا يجد طريقا لحل مشاكله إلا أن يعود إلى شرع الله ، سواء عن إيمان أو عن ضرورة .

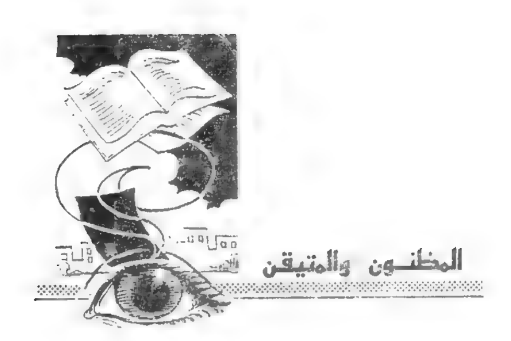
وفي نهاية هذا الفصل لابد أن نتعرض إلى نقطتين هامتين :

النقطة الاولى هي ما يتحدث عنه الناس من عدم التوزيع العادل لخيرات الأرض. فبعض الشعوب لديها ما يكفيها ويزيد، وبعض الشعوب لا تجد ما يكفيها.

أما النقطة الثانية فهى ان الناس ترى الخير فى المال وحده . . فمن رزقه الله مالا اعتقد ان ذلك رضا من الله ، ومن لم يرزقه الله مالا . . اعتبر أن هذا غضب من الله وعدم قبول . .

وهذه كلها مفاهيم خاطئة . . فالله أودع في كونه ما يكفى خلقه جميعا إلى يوم القيامة ، والله يبتلى الناس بالمال ، وقد يكون المال نقمة ، وقد يكون عدم رضا من الله ، وقد يكون إبقاء للكفر والعياد بالله ، حتى يعتقد الانسان أنه استغنى ، وحتى لا يرفع يده إلى السهاء ويقول يارب . . وحتى يخرج من الدنيا . . وليست له حسنة واحدة تشفع له في الآخرة .

## الفصل الشالث



الناس كل الناس تبحث عن الخير . ولكن قليلا منهم ، هو الذي يعرف أين هو الخير الحقيقي . . إن الناس غالبا ما تبحث عن خير الدنيا وتنسى الآخرة . . وهذه نظرة قد مرة جدا وقاصرة أيضا ، لأن الذي يفعل ذلك إنما يشتري شيئا مظنونا في مقابل شيء متيقن . وهذه خسارة

فادحة لأشك فيها.

إننا نجد الأب مثلا يبذل قصارى جهده فى إسداد ابنه للحياة الدنيا، وينفق فى سبيل ذلك كل ماله، فيحنار لأبنه أحسن المدارس رغم أن مصروفاتها تكون باهظة، ويتعب لكى يدخله أحسن كليات الجامعة رغم المشقة التى بتحملها. فإذا سألته لماذا يفعل ذلك ؟ . . يقول لك : لأبنى مستقبله، لأعد له مستقبلا جيدا . وتقول له أنت تبذل كن جهدك فى شيء مظنون ، لأن كل ما تفعله مبنى على الظن . . ظن أن ابنك سيعيش ويجتهد ويصبح من المرموقين فى الدنيا .

ولكن من أدراك أن هذا سيحدث . . من أدراك أن ابنك يستطيع أن يستوعب كل هذه الدروس . . واذا استوعبها فمن أدراك أن تأتى امرأة تفتنه أو تتزوجه فتكون عليه وبالا . . أو يستهويه الشيطان بداء من الداءات التي تهلك المال وتحطم الصحة وتضيع المستقبل . . كالخمر أو المخدرات أو الميسر أو أى شيء آخر فيفقد مستقبله تماما . . وينهدم كل ما بنيته ، أو يكون أجله قصبرا ، فبأتى الموت لينهى كل هذه الآمال . أو يكون أجله قصبرا ، فبأتى الموت لينهى كل هذه الآمال . أنك تعده للحياة الدنيا ، ونكن هل أعددته للآخرة ؟

هل انفقت نصف أو ربع ما أنفقته لإعداده لحياة الدنيا لإعداده في الحياة الآخرة ؟ . . هل علمته كيف يصلى أو كف يقرأ القرآن ؟ . . هل علمته الصدق والامانة والاحسان إنى الفقراء ومساعدة المحتاج وصلة الرحم ؟ . . أم أنك تركت كل هذا ولم تلتفت إليه .

ما أمرته يوما بالصلاة وأنت ترى أنه لا يصلى . . ما حدثته يوما عن رضا الله وما الذى يفعله لينال رضاه . . ما كافأته على أمانة حملها . . ولا على طلم دفعه . انك لم تفعل كل هذا ، مع أنه كان يجب ان تعطى منهج الله الاهتهام الأول .

ان المستقبل الدنيوى الذى تشق على نفسك كى تعد ابنك له ليس فيه شيء من التيقن ، إنه قد يتحقق وقد لا يتحقق . ولكنك انت وابنك وكل خلق الله يقينا سيلقون الله يوم القيامة ، ويقينا سيحاسبهم الله سبحانه وتعالى ، ويقينا سينعمون في الجنة ، أو يعذبون في النار . إنك بسلوكك هذا تكون قد أخذت شيئا ظنيا وضعت فيه كل اهتهاماتك ، وتركت ما سيحدث يقينا من لقاء الله سبحانه وتعالى فلم تعره اهتهاما ولم تعطه التفاتا ، مع أنه كان يجب ـ لو فكرت بعقلك وفكرك السليم ـ أن تعد نفسك وابنك وأهلك . لما هو متيقن ، إن لم يكن اعدادا اكثر عما هو مظنون ، فعلى الأقل اعداداً متساويا .



#### الحياة الحقيقية

إن كثيرا من الناس لا يصلح بفكره وعقله أن يحدد أين الخير؟ وتلك حقيقة تلفتنا إلى أن المقاييس الدنيوية كلها مقاييس لا تصلح للحكم على الخير والشر . . الله سبحانه وتعالى يحدد لنا ذلك في قوله عز من قائل :

# ﴿ وَإِنَّ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ لِمَى ٓكَمَ وَأَنْ لَوَّكَا لُوا يَعْلَوُنَ ﴾ ﴿ وَإِنَّ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ لِمَى ٓكَمَ وَالْمَالِمَ اللَّهِ ١٤ سورة العنكبوت )

أى أن الآخرة هي الحياة الحقيقية التي يجب أن يسعى اليها الانسان ، لأنك يقينا ستلاقيها ، ولأنك ستعيش فيها أبدا . فعمر الانسان في الدنيا قد يكون ساعات . . وقد يكون سنوات طويلة . . ولكن حياته في الآخرة دائمة . . والنعمة في الدنيا قد تزول عنك . . وقد تزول أنت عنها بالموت . . ولكن النعيم في الآخرة لا يزول عنك أبدا .

ولكن هل نحن نأخذ الدنيا بهذا المقياس ؟ قليل منا من يفعل ذلك . . أما الأكثرية فإنها تأخذ الخير بمقاييس الدنيا وحدها . . ويتمثل الخير عندها في المال والنفوذ الدنيوي . . أما غير ذلك فلا يلتفت إليه . .

فمن أعطاه الله مالا ووسع عليه في رزقه . . يعتبر أن هذا رضا وكرم من الله سبحانه وتعالى ، ومن لم يعطه المال ولم يعطه سعة في الرزق ، اعتقد أن هذا غضب من الله وإهانه . . وفي

#### ذلك يقول الله سبحانه وتعالى:

﴿ فَأَمَّا الْإِنسَانُ إِذَا مَا الْبِنْكُ لَهُ رَبُّهُ وَأَلَّا الْإِنسَانُ إِذَا مَا الْبِنْكُ لَهُ رَبُّهُ وَأَلْمَا الْبِنَكُ لَهُ وَيَعْتَمَهُ وَفَقَدُ رَعَكَيْهِ فَيَقُولُ رَبِّ الْمَا الْبِنَكُ لَهُ فَقَدُ رَعَكَيْهِ رِزْقَهُ وَفَي قُولُ رَبِّ الْمَانِ كَالْرَبُلُلَا تَكُوبُولَ الْبِيْمِ وَزُقَهُ وَفَي قُولُ رَبِّ الْمَانِينَ كَالْرَبُلُلَا تَكُوبُولَ الْبَيْمِ وَرَفَهُ وَفَي الْمَانِينِ وَتَأْكُونَ النِّرُانَ وَلَا تَعْلَيْمِ اللَّهِ مِنْ وَاللَّمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ وَاللَّمُ اللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِلِي اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِلِي اللَّهُ الْمُؤْلِلِي اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِلِلْمُؤُ

هذه الآيات الكريمة لابد أن نتوفف عندها طويلا ، لأن الله سبحانه وتعالى يصحح للإنسان مفهوم الخير والشر . . ذلك المفهوم الذي يضيع من كثير منا . . الله تبارك وتعانى يقول : « فأما الانسان اذا ما ابتلاه ربه فأكرمه » .

معنى ذلك أن الخير وسعة الرزق وكل جاء الدنيا هو ابتلاء من الله سبحانه وتعالى لعباده ، والابتلاء هو الامتحان . . والابتلاء في ذاته ليس مذموما ، ولكن نتيجته هي التي تجعفه مذموما أو محمودا .

الله جل جلاله بمتحن عباده في الدنيا بالخير والشر ، أي بما يعتقدون أنه شر لهم . . مصداقا لقوله سبحانه وتعالى :

﴿ وَنَبْلُوكُم إِللَّيْرِ وَٱلْكَيْرِ فِنْنَا ۗ ﴾ (من الابة ٢٠ سورة الانبياء)

ال الخير هو امتحان للناس كالشر تماما . . لأن الحياة الدنيا كلها ابتلاءات للبشر وامتحانات . . وسليهان عليه السلام حينها احضر له العبد الصالح عرش بلقيس في طرفة عين ، عرف أن الله يبتليه . أين الابتلاء أو الامتحان هنا ؟ لقد ادرك سليهان عليه السلام أن هناك من هو مفضل عليه في العلم . . وهو العبد الصالح الذي جاء له بعرش بلقيس في طرفة عين .

الابتلاء هنا هو أن سليان عليه السلام عرف أن هناك من عباد الله من هو مفضل عليه في العلم . وكان في هذه الحالة إما ان يشكر الله سبحانه وتعالى لأنه لفته على ألا يغتر بما أعطاه الله من ملك ، ويعرف ان الله سبحانه وتعالى يعطى ما يشاء لمن يشاء فلا يركبه الغرور الذي هو بداية الكفر والعياذ بالله ، وإما أن يثور على ما حدث ويقول ياربي كيف تعطيني كل هذا الملك ثم تأتي لعبد من عبادك فتميزه عنى ؟ وحينئذ يكون قدر رد الأمر على الأمر ودخل في الكفر .

سلیمان علیه السلام تنبه إلى هذا الامتحان . . لذلك فقد قال كها يروى لنا القرآن الكريم :



(من الآية ١٤ مورة الثمل)

معنى ذلك أن شكر الله سبحانه وتعالى ، لا يزيد فى ملكه شيء . . بل إن شكرك لله تبارك وتعالى . . وحمدك وثاءك عليه لا يزيد من قدره جل جلاله ، لأن الله هو الكيال المطلق ، إنما الشكر يعود على صاحبه بالثواب الذي يعطيه الله إياه وحسن الجزاء . . وكذلك الكفر لا يضر الله شيئا ، لأن

الله له مطلق الكمال والجلال . . فلو كفر كل خلق الله ما نقصوا من ملكه شيئا . فالله غنى عن العالمين . . ولذلك يقول الحق تبارك وتعالى :

# ﴿ وَهَن كَفَنَرَ فَإِنَّ رَبِّغَنِيٌّ كُرِيمٌ ﴾ ﴿ وَهَن كَفَنَر فَإِنَّ رَبِّغَنِيٌّ كُرِيمٌ ﴾ (من الابة ٤٠ سورة النعل)

ولكن الإنسان إذا اكرمه الله سبحانه وتعالى وأعطاه النعمة فإنه يقول: « ربى أكرمن » . . وإذا قَدَرَ عليه رزقه . . أي أصبح الرزق قليلا يقول: « ربى أهانن » .

هذه هي مقاييس الخير والشر عند الإنسان ، سعة الرزق وكثرة النعم يعتبرها خيرا وعطاء ورضا من الله سبحانه وتعالى ، وضيق الرزق يعتبره غضبا من الله وعدم رضا منه . .

هنا يصحح الله تبارك وتعالى هذا المفهوم الخاطىء عند الناس فيقول: «كلا».. أى إنكم تفهمون خطأ.. فلا كثرة الرزق والخير معناها الرضا، ولا قلة الرزق والخير معناها الخضب.. بل كلاهما إمتحان للانسان، ليكون شاهدا على نفسه يوم القيامة.. هل يتقبل قضاء الله بالرضا والشكر؟.. أم يتقبله بالكفر والجحود؟

ثم يمضى الحق تبارك وتعالى مبينا أسباب زوال النعمة عن الانسان . . تلك الأسباب التى تضيع النعمة وتذهبها . . وأول الأسباب كما يرويها لما القرآن الكريم : « كلا بل لا تكرمون اليتيم » . . لقد وضع الحق سبحانه وتعالى كفالة اليتيم كأول أسباب بقاء النعمة . . وإهانة اليتيم كأول أسباب زوال النعمة . . ليحدث التكافل فى المجتمع ،

فلا يفترس القوى الضعيف . . ذلك أن اليتيم ـ وهو من فقد أباه وهو طفل ـ يكون منكسرا مكسور الجناح ضعيفا ، يسهل على أي إنسان أن يأخذ ماله ويهينه ، ويفعل به ما يشاء لأنه لا حول له ولا قوة .

والله سبحانه وتعالى يريد من كل من يعيش في مجتمع إسلامي أن يكون مطمئنا على رعاية أولاده . . سواء كان موجودا . . أو انتقل عن الحياة الدنيا . . لذلك جعل لرعاية اليتيم أعلى المنازل عند الله سبحانه وتعالى ، حتى أنك إذا مسحت على رأسه بحنان . . يكون لك حسنات بعدد شعر رأسه . . أي بكل شعرة حسنة . .

إن الله سبحانه وتعالى يلفتنا إلى عظم أجر رعاية اليتيم والحنو عليه . . وليس جزاء إهانة اليتيم في الآخرة وحدها ، بل في الدنيا ايضا . . لأن الله تبارك وتعالى يزيل عنك النعمة إذا أهنت اليتيم وقسوت عليه . واقرأ قوله جل جلاله :

فكأن القسوة في معاملة اليتيم لا يمكن أن يقدم عليها مؤمن ، بل يقدم عليها الذين يكذبون بالدين .



### أسباب زوال النعمة

ويلفتنا الحق سبحانه وتعالى إلى سبب آخر من أسباب زوال النعمة فيقول :

### ﴿ وَلَا يَحْضُونَ عَلَىٰ طَعَامِ ٱلْسُكِينِ ﴾

( الآية ١٨ سورة الفجر )

أى لا يحض بعضكم بعضا على أن تطعموا ذلك الفقير الذى لا يجد ما يكفيه . . وبعض الناس يعتقد أن المسكين هو الذى لا يملك شيئا على الاطلاق . . ولكن المسكين هو الذى لا يملك ما يكفيه . . دليل ذلك قول الحق سبحانه وتعالى :

### ﴿ أَمَّا ٱلسَّفِينَةُ قَكَانَكُ لِلسَّحِينَ يَعْلُونَ فِي ٱلْحِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالِي الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّا

( من الآية ٧٩ سورة الكهف )

أى أن المسكين هو الذى لا يملك ما يكفى لإقامة حياته . . لأن هؤلاء الرجال كانوا مساكين . . ومع ذلك كانوا يملكون سفينة .

ومن أسباب زوال النعمة أن الناس تتكاسل ، بل وأحيانا تحض وتدعوا إلى عدم تقديم العاعام للمساكين ، والطعام هو أصدق السؤال ، لأن السائل أذا طلب منك مالا فقد يكون كانزا للهال ، واذا طلب منك ثوبا ، فقد يكون غير محتاج اليه ، ولكنه يطلب ليبيعه . . ولكن الذي يطلب منك رغيفا ليأكله لابد أنه جائع لا يجد طعاما ، ولذلك فطلب الطعام هو

أصدق السؤال. فالذين يمنعون إطعام المساكين ويقفون في سبيل ذلك يرتكبون إثها كبيرًا تزول به النعمة عنهم.

ثم يقول الحق سبحانه وتعالى:

# ﴿ وَتَأْحُكُونَ ٱلتُّرَاتَ أَحُكَدُ لَكَ الْمُحُونَ التُّرَاتَ أَحُكُونَ التُّرَاتَ أَحُكُونَ التُّرَاتَ الْحُكِونَ التُراكِعَ الجَمَّا ﴾

( الأيتان ١٩ ، ٢٠ سورة القجر )

وهذه أيضا من مذهبات النعمة . . أن تأكل بالباطل الميراث الذى يستحقه غيرك ، تأكل حقهم اذا كانوا صغارا . . أو تتحايل لتأخذ جزءا من ميراثهم إن كانوا كبارا ، خصوصا أن صاحب المال قد مات ، ويمكنك أن تتلاعب دون أن تخشى أن يكشفك أحد من الناس . . وفي هذه الحالة تكون قد حصلت على مال حرام ، يعاقبك الله عليه في الدنيا . . . فأن يزيل النعمة عنك . . هذا غير حساب الآخرة .



#### المال .. وظيفة في الحياة

إن حب المال يدفع صاحبه إلى كنزه مما يفقده وظيفته في الحياة . لأن للمال وظيفة في حركة الحياة ، فإذا حبسته عن وظيفته أفسدت هذه الحركة بمنعك واغلاقك لأبواب الرزق في أوجه الناس . فالانسان في كل مال ينفقه يفتح أبواب الرزق في اللجتمع . . سواء أراد أو لم يرد . . سواء كان ذلك بقصد أو بغير قصد . فالذي يريد أن ينبي عمارة مثلا . . ليس في باله نفع المجتمع ، ولكنه يريد أن يصبح صاحب عمارة . . يريد أن يصبح مالكا . . وله ضمان في الدنيا يقيه شر الفقر .

#### ولكن ماذا يفعل في الحقيقة ؟

إنه يفتح أبواب الرزق أمام المهندس الذي سيضع له الرسم ، وأمام أصحاب الأرض وأمام الذين يحفرون الأساس ، وأمام الذين يضعون الخرسانة والحديد ، وأمام البنائين الذين يقومون بالبناء . . والحدادين والنجارين وعمال الأدوات الصحية وعمال الأرضيات . . وأمام المصانع التي تنتج الاسمنت والحديد والزجاج والالمنيوم والطوب غير ذلك . .

إنك بهذا العمل قد فتحت أبواب الرزق لألوف من العمال ومئات من الفنيين وعشرات من المصانع . . فتدور حركة الحياة وينتفع المجتمع ـ كل المجتمع ـ بأنك قد بنيت عمارة . . بينها هذا لم يكن في بالك . . ولكن المجتمع استفاد . فأنت إذا أنفقت أوجدت حركة رخاء وانتعاش . . ولو لم يكن ذلك في

بالك . . ولكن إذا اكتنزت المال أوجدت حركة انكهاش وفقر في المجتمع .

انك اذا حبست المال عن وظيفته . . ترتكب إثها كبيرا في حق المجتمع وحق الناس ، والله سبحانه وتعالى لا يريد للمجتمع الاسلامي ان يكون مجتمعا فقيرا منكمشا ضيق الرزق . أما اذا أحببت المال ، فالحبيب يريد دائها ان يكون مع من يجب !! ولذلك فإنك ستكنزه ، وتمنعه عن أداء وظيفته ، ثم ماذا يحدث يوم القيامة ؟ . .

يقول الله سبحانه وتعالى في شأن هؤلاء الكانزين:

﴿ وَٱلدِّينَ يَكِنِزُونَ الدَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلَا يَنفِعُونَهَا فِي سَنبِيلِ اللَّهِ فَبَيْشِرُهُم بِعَذَابِ إلَيهِ يَوْرَئِحُ مَاعَلَهُا فِي سَنبِيلِ اللَّهِ فَبَيْشِرُهُم بِعَذَابِ إلَيهِ يَوْرَئِحُ مَاعَلَهُا فِي نَارِجُهَنَّ مَا فَكُونُهُمْ وَخُلُونُهُمْ وَاللَّهُ وَلُونُهُمْ وَخُلُونُهُمْ وَاللَّهُ وَلُونُهُمْ وَخُلُونُهُمْ وَلُونُهُمْ وَلِيهُمْ وَاللَّهُمُ وَلُهُمُ وَلَا مَا لَاللَّهُ وَلَا مُلْكُونُهُمْ وَلِيلًا وَاللَّهُ وَلُونُهُ وَلُولِهُ وَلَا مَا لَكُونُهُ وَلُولِهُ وَلَا مُؤْلِونُونُ وَلَولُونُونُونُهُمْ وَلَولُونُهُ وَلُولُونُهُمْ وَلَالِهُ وَلَا مُؤْلِونُهُ وَلَولُونُهُ وَلُونُهُ وَلُولُونُونُ وَلُولُونُونُ وَلُولُونُونُونُ وَلُولُونُونُ وَلُولُونُونُ وَلُولُونُونُ وَلُولُونُونُ وَلُولُونُ وَلُولُونُونُ وَلُولُونُونُ وَلُولُونُونُ وَلُولُونُونُ وَلُولُونُونُ وَلُولُونُونُ وَلُولُونُونُ وَلَالِهُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِلْمُ وَلِمُ وَلِلْمُ وَلِمُ وَلِلْمُ وَلِلِهُ وَلِلْمُ وَلِمُ وَلِلْمُ وَلِلْمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ لِكُونُهُمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُولِكُمُ وَلِمُولِكُمُ وَلِمُ وَلِمُ لِلْمُ وَلِمُ لِلْمُ ولِمُ وَلِمُ لِلْمُ وَلِمُ لِلْمُ لِلِلْمُ ولِلِمُ وَلِلِمُ لِلْمُ ولِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُولِولُولِكُمُ وَلِمُو

وحب المال يجعلك تبحث عنه بأية وسيلة . . لا تفرق بين الحلال والحرام ، ولا بين الطيب والخبيث . فتجمع المال من أي مكان ومن أي مصدر ، لا يهمك إلا أن تزيده ، حتى بانتهاك حرمات الله ، وتظلم وتفسد في الأرض ، وتفعل أي شيء في سبيل المال . حينئذ يُذْهِبُهُ الله عنك في الدنيا ويزيل نعمته .

### المال والنفوذ نعمة .. أم نقمة ؟

ان الناس تعتقد أن الخير في المال ، مع أن الحقيقة غير ذلك ، لأن المال قد يكون نقمة عليك بدلا من أن يكون نعمة . . وتعتقد أن رضا الله في الثروة والنفوذ والسلطان ، مع أن ذلك قد يكون عدم رضا . .

الله سبحانه وتعالى قد بين ذلك فى كتابه العزيز . . وأعطانا الأمثلة على أن المال يمكن أن يكون هو الطريق للكفر والطغيان والمعصية . . والأمثلة كثيرة ولكننا سنتحدث عن بعض منها ، واقرأ قول الحق تبارك وتعالى :

﴿ أَلَرُ تَرَالِلَ الَّذِي مَا تَعْ إِبْرَاهِهِ مَ فِي رَبِّهِ أَنْ اللهُ قَالَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ ال

( الآية ٢٥٨ سورة البقرة )

هذا الرجل لا يهمنا من هو . . لأن قصص القرآن لا تهتم بأشخاص بعينها ، ولكنها تعطينا سلوكا إيمانيا . والقصة في القرآن تتكرر في كل زمان ومكان . . فهي عامة وليست قائمة على خصوصية أبطالها . . إلا قصة مريم ابنة عمران وعيسى بن مريم عليها السلام . . ولذلك فإنها القصة الوحيدة التي

خصصت وعينت أشخاصها في القرآن الكريم لأنها اللا تتكور

هذا الرجل حين جاء ابراهيم عليه السلام ليهديه الى منهج الله ، وقف يقارع ابراهيم بالحجة مقاوما لمنهج الله . . لقد اعطاه الله سبحانه وتعالى الملك ، ومع الملك النفوذ والسلطان والمال ، ولكنه بدلا من أن يشكر الله على نعمه ، ويعترف بفضل الله عليه ، بدأ يجادل ابراهيم بالحجة . . حجة الكفر . . فكأن الملك الذي أعطاه الله له لم يجعله يؤمن . . بل جعله يكفر والعياذ بالله . . وينكر وجود الحق سبحانه وتعالى .

وعندما لفته ابراهيم عليه السلام إلى ان الله تبارك وتعالى هو الذي يعطى الحياة وهو الذي يأخذها ، لم يجعله ذلك يعترف بعظمة الحق سبحانه وتعالى في أنه هو المحيى المميت . . فقال : (أنا أحيى وأميت) كيف يمكن لإنسان ان يحيى ويميت ؟ . . قال الكافر الذي وهبه الله الملك إثتوني بهذا الرجل . . ثم قال اقتلوه . . وقبل أن ينفذ القتل قال عفوت عنك ، ثم التفت إلى ابراهيم مدعيا انه يحيى ويميت . . وأنه بإصدار حكم الاعدام على الرجل قد أماته ، وبعفوه عنه قد أعاد اليه الحياة . . أي أحياه !!

وهكذا لم تزد النعمة ولا الملك ولا المال هذا الرجل إيمانا وشكرا لله سبحانه وتعالى ولكنه زادته كفرا والعياذ بالله . .

وحين تحداه ابراهيم عليه السلام بآية كونية فوق طاقة البشر وهي الشمس . . وقال له ان ربي يأتي بالشمس من المشرق فأت بها من المغرب . . حينئذ صدمته الحقيقة فبهت . . لأنه لم يكن ينتظر ولم يلتفت إلى آيات الله في الكون .

إن الله سبحانه وتعالى يذكرنا بأن الانسان اذا اغتر بالمال ، واتخذه عنوانا للقوة والنفوذ ، ونسى فضل الله جل جلاله عليه في أنه هو الذي رزقه بهذا المال . . فإنه في هذه الحالة يطغى ، والطغيان هو تجاوز الحد . . أي أن تأخذ ما ليس لك حق فيه . ولذلك يقول الحق جل جلاله :

# ﴿ كَالَّدَانَ ٱلْإِنسَانَ لَيَطْغَلَى أَن رَّءَاهُ ٱسْنَعُنَّي ﴾ ﴿ كَالَّدَانَ ٱلْإِنسَانَ لَيَطْغَلَى أَن رَّءَاهُ ٱسْنَعُنَّى ﴾

ان المال يطغى الانسان ويجعله يحسب انه يستطيع ان يفعل أى شيء بقوته الذاتية . . ولماذا لا . . وهو يملك المال الذى يستطيع ان يحقق به ما يريد ؟! حينئذ يحسب أنه قد استغنى عن الله سبحانه وتعالى ولم يعد في حاجة إلى عونه ولا إلى رضاه ، فيطغى ويغتر .

ولعل قصة قارون ترينا هذا بوضوح . . فقارون منحه الله من الأموال ما لم يمنح أحدا من خلقه . . فهل زاده هذا النعيم إيمانا وشكرا وذكرا لله ؟! . أم جعله يغتر وينسب المال لنفسه . . ويقول أنه قد حصل عليه بعلم من عنده وبقوته الذاتية وليس بفضل الله!

وهذا هو القرآن الكريم . . يروى لنا قصة قارون :

﴿ إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِن قَوْمِمُوسَلَى فَبَغَى عَلَيْهِمِّ مَوَالَيْنَاهُمِنَ

# ٱلْكُنُونِ مَّأَ إِنَّ مَفَاتِحَهُ لِنَنُوۤ أَبِالْعُصَّبِةِ أَوْلِيَ لَقُوَّ وَإِذَ اللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفُوَّ وَإِذَ اللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَرْحِينَ ﴾ قَالَ لَهُ وَقُوْمُ لُهُ لِانْفَرَحَ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ الْفَرْحِينَ ﴾

( الآية ٧٦ سورة القصص )

لقد أعطى الله سبحانه وتعالى لقارون كنوزا وأموالا لم يعطها لأحد من عباده ، ولكن هذه الأموال جعلته بدلا من أن يسجد لله شكرا . . يغتر ويبغى على الناس ويفسد في الأرض . وعندما ذكروه بمنهج الله وبنعم الله عليه قال كها يروى لنا القرآن الكريم :

## ﴿ قَالَ إِنَّكَأُ أُونِيتُهُ عَلَى عِلْمِ عِندِي ﴾

( من الآية ٧٨ سورة القصيص )

قارون نسب الفضل لنفسه . . ونسى فضل الله عليه . . وحسب أنه استغنى عن الله جل جلاله . . فبهاذا جازاه الحق سبحانه وتعالى على طغيانه وكفره ؟! . . واقرأ قول الحق يحكى عاقبة قارون :

# ﴿ فَتَافَنَا بِهِ وَيِدَارِهِ ٱلْأَرْضَ فَهَاكَانَ لَهُ وَمِن فِئَدٍ يَنصُرُونَهُ وَ فَهُ وَفَا فَيَا مِن وَاللَّهِ وَمَاكَانَ مِن الْمُنْصِرِينَ ﴾ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَمَاكَانَ مَن ٱلْمُنْصِرِينَ ﴾

(الآية ٨١ سورة القصص)

إن المال في كثير من الأحيان \_ يكون نقمة على صاحبه . . لأنه \_ في حالة ضعف ايمانه \_ يجس أنه استغنى عن الحق سبحانه وتعالى ، ويكفر بالله وينسب الفضل لنفسه . . ثم بعد ذلك يموت تاركا ماله . . ويلقى الله في الأخرة وحده

### بلا مال ولا جاه . . ليعذب أشد العذاب ، فهل كان المال في هذه الحالة نعمة أم نقمة ؟

إن الإنسان أحيانا اذا كان رزقه قلبلا فإنه يحس بحاجته إلى الله . . فإذا جاءه المال أفسد حياته ، وحياة أهله ، وربما دفع هذا المال الكثير ابناءه الى ادمان المخدرات أو القيار . . أو يصيبه الله بداء بلا شفاء ، فينفن مئات الألوف من الجنيهات وهو يتناول الدواء المر ولا يبرأ . . وهو يصرخ من الألم ، وهو محروم من كل شيء ، في بيته كل ما تشتهيه النفس البشرية من طعام أو شراب ، ولكنه محروم منه . . لا يستطيع أن يضع لقمة في فمه ، ولا يستطيع ان يأكل قطعة من اللحم الذي يجبه . . واذا أكلها سببت له آلاما لا تطاق . . أهذا الذي يجبه . . واذا أكلها سببت له آلاما لا تطاق . . أهذا

هذه الأمثلة وغيرها التي يعطيها لنا القرآن الكريم . . والتي سنتناولها بالتفصيل تؤكد لنا أن المال ليس خيرا مطلقا كما يتوهم بعض الناس . . فقد يلعن الانسان اليوم الذي جاءه فيه هذا المال الوفير الذي حطم حياته وسلبه راحته . . وجلب له ولأولاده الشقاء . .

هذه هي عقوبة الدنيا ، فهادام هو لم يرع الله في ماله ، فالله لا يرعاه في هذا المال . . بل يسلطه عليه ليقوده إلى جهنم والعياذ بالله .

|   | • | • |  |
|---|---|---|--|
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
| • |   |   |  |

## الفصل الرابع



قبل أن نبدأ في الحديث عن الخير والشر، لابد أن نتناول أولا ما هو الخير، وما هو الشر. ذلك ان مفهومها مختلط في أذهان الكثيرين. فالخير هو ما يوصلك لغاية ليس بَعْدُها بَعْد . فالإنسان يولد في الدنيا، ثم يكبر ثم يحصل على الشهادة

الابتدائية والاعدادية والثانوية ويتخرج في الجامعة ، وبعد ذلك يحصل على الماجستير أو الدكتوراه ، ويعيش عمره في الدنيا ، ثم بعد أنك يموت . . ثم يبعث ، فإن كان صالحا دخل الجنة ، وهذا هو النعيم الأبدى وبعد ذلك لا شيء . . أي ليس بعد الجنة بعد .

إذن فالهدف أو الغاية من الحياة هو أن تصل الى نعيم الجنة . . وهذه الغاية لا تحصل عليها . . إلا إذا اتحدت مراداتك مي منهج الله ، حينئذ تكون قد وصلت إلى الخبر الحقيقي الذي لا خير بعده .

والشر فى سرفنا . . هو كل ما يتصادم مع ما تريده النفس . فكل شيء تشتهيه أو تطلبه . . ولا يتحقق ـ أى لا يحدث ـ تعتبره شرا ، لأنك كنت تريد وتتمنى أن يحدث هذا الشيء . . ولكنك منعت منه . .

فإذا كنت تاجرا مثلا وتعاقدت على صفقة على أساس انها ستحقق لك ربحا كبيرا، ثم تغيرت الأسعار، وبدلا من أن تربح خسرت. في هذه الحالة تعتبر أن ما حدث لك كان شرا، فإذا كنت تريد وظيفة ولم توفق في الالتحاق بها اعتبرت هذا الراء وإذا كنت تتطلع إلى منصب أو جاه أو سلطان

وضاع منك حسبت هذا شرا .

ان هذا يعنى ان الشر فى عرف البشر هو ما يتصادم مع رغباتهم وشهواتهم وأهوائهم ، بصرف النظر عما إذا كان ما يتمنونه يتفق مع منهج الله أو لا يتفق . فالإنسان حين يريد الوصول إلى غاية ، فإنه لابد أن يعانى فى سبيل ذلك أو يبذل جهدا .

الطالب غايته مثلا أن ينجع في الامتحان ، ولذلك فهو يذهب إلى المدرسة في كل يوم ، ويسهر في المذاكرة ، ويتحمل كثيرا ويمنع نفسه من أن يستمتع بسهرة مع أصدقائه ، أو يشاهد برامج محببة له في التليفزيون . . أو يشارك الأسرة في مناسباتها الاجتماعية ، ويغلق على نفسه باب حجرته ، ويظل يذاكر لا ينام إلا قليلا ، حتى يصل الى غايته .

ان التجربة الانسانية تدلنا على ان الانسان الذي يعطى نفسه كل ما تشتهى . . لا يحقق خيرا في حياته . لماذا ؟ إنه لابد لكى نحصل على الخير من عمل ومعاناة وتضحية . .

فالطالب مثلا الذي يقضى معظم وقته في اللعب ، ويحقق لنفسه كل شهواتها ، ويستمتع بكل دقيقة في اللهو ، إنما يحقق شهوة عاجلة لنفسه ، ولكنه لن يصل إلى غاية أبدا ، فيصبح بلا مستقبل وبلا حياة تعطيه العيش الكريم ، وكذلك في كل شيء في الدنيا . . فالتاجر إذا لم يتعب في البحث عن البضاعة الجيدة ، المعتدلة الثمن التي يقبل الناس على شرائها ، واذا لم يتصف بالامانة والصدق ينتهى بالافلاس . . ولا يحقق ما يريد ،



#### معنى الخير المطلق

وإذا كنا نريد أن نعمل من أجل الخير ، فالخير الحقيقى هو ما يأتى من الله سبحانه وتعالى ، لأنه هو الشيء الباقى الذى لا يزول ، وهو الشيء الذى يزيد ولا ينقص . . ينمو ولا يقل . فكل ما فى الدنيا يقل ماعدا الخير عند الله تبارك وتعالى ، فإنه يضاعفه أضعافا مضاعفة .

وهناك مثل يقول: المال خادم جيد وسيد ردىء . . أى انك اذا حصلت على المال ، استطعت أن تحقق به كل شيء . . هو الذي يشترى لك ما تريد . . ويأتيك بما تشتهى ، هذا إذا جعلته خادما لك . . ولكن إذا جعلته سيدا لك وكنزته ، وأصبح هدفك ان تجمع المال من حلال أو حرام . . فإنك تصير عبدا للمال ، لا تستفيد منه وإنما هو يسجنك ، فيحرمك مما تشتهى لأنك لا تريد انفاق مالك ، ولا تتمتع به لأنك لا تريد انفاق مالك ، ولا تتمتع به لأنك لا تريد أن تفارقه .

ومن الضرورى ان تعلم ان المال ليس رزقا مباشرا ، بل هو رزق غير مباشر . . لأنك تشترى به الأشياء ، ولكنك لا تستطيع ان تنتفع به انتفاعا مباشرا كان تأكله مثلا . ولكى تتضع هذه الصورة أقول لك . .

فلنفرض أن عندك جبلين من الذهب والفضة ، وأنت جائع وعطشان ، هل تستطيع أن تأكل من جبل الذهب ؟ أو تشرب من جبل الفضة ؟ . . طبعا لا . . فإذا جاء أحد من

الناس ومعه قربة ماء يريد أن يبيعها لك بنصف جبل الذهب أو تموت عطشا . ألا تعطيه نصف ما تملك ؟ . . وإذا جاءك إنسان بطعام وأنت تكاد تموت من الجوع ، وطلب منك نصف جبل الفضة . . أفلا تعطيه له ؟ . . طبعا تعطيه .

إذن فالمال ليس رزقا مباشرا . . لا تستطيع ان تأكله أو أن تشربه ، ولكنه رزق غير مباشر . . تشترى به ما تأكله أو ما تشربه أو تلبسه مما قسم الله لك .

ان كل ما يقابلك في الدنيا اذا أخضعته لمنهج الله كان خيرا ، وإن أخرجته عن منهج الله كان شرا . . فالمال إن استخدمته في إعانة الفقير والمسكين واليتيم ، وفي الصالح من الأعيال كان خيرا ، وإن استخدمته في الإفساد في الأرض كان شرا ، والجاه إن استخدمته في إزالة الظلم وقضاء حوائج الناس والحكم بالحق كان خيرا ، وإن استخدمته في ظلم الناس والطغيان والبغي كان شرا . والعمر إن أفنيته في العمل الصالح كان خيرا ، وإن استخدمته في إيذاء الناس والعدوان عليهم كان شرا .

وهكذا فإنه لا يوجد معنى مطلق للأشياء . . ولكن كل شيء حسب استخدامك له . . إن الشر - كما قلنا - يأتي من الانسان في الكون حسب وسيلة استخدامه .

### الانسان وأحداث الكون

الاحداث في الكون كثيرة . وان كانت لا تخرج إلا من خلال ثلاث قنوات رئيسية : « أحداث تقع عليك وليس لك فيها يد ولا اختيار » . إنها أقدار من الله سبحانه وتعالى . . كأن تكون سائرا في الطريق ويقع عليك حجر أو تصدمك سيارة ، أو يصاب ابنك في حادث ، أو يصيبك مرض من الأمراض . . كل هذه الأحداث وغيرها . . تقع عليك بلا اختيار منك ولا تستطيع ان تدفعها عن نفسك .

وهناك « أحداث تقع عليك من غيرك » كأن تفاجأ بإنسان يتشاحر معك ، أو يهاجمك في الطريق ، أو يدفعك فتسقط على الأرض أو غير ذلك .

وهناك « أحداث لك فيها اختيار » . . وأولها منهج الله سبحانه وتعالى فى افعل ولا تفعل . فها دام الله جل جلاله قد قال لك افعل . . فأنت قادر ـ باختيارك ـ على ألا تفعل ، وإلا ما كان الحق جل جلاله قال لك افعل ، وإذا قال الله سبحانه وتعالى لك لا تفعل . . فأنت قادر ـ باختيارك ـ على ان تفعل ، وإلا ما قال لك الله جل جلاله إفعل .

لقد وضع الله سبحانه وتعالى الاختيار الانساني لكى يكون هناك حساب وثواب وعقاب . . ويكون الثواب والعقاب عدلا ، كذلك في أمور حياتك العادية . . ماذا تأكل ؟ . . مع من تجلس ؟ . . وغير ذلك من أمور الحياة العادية .

ان الأشياء التي ليس لك دخل فيها ، ولا تقع بإرادتك ، ولا تحدث باختيارك هي قضاء الله الذي يريده في كونه . وقضاء الله سبحانه وتعالى دائها خير . مهما بدا لنا في نظرتنا الضيقة . . وعلمنا المحدود أنه شر ، كل ما يأتي من الله خير ، ولكن الذي يجعل الصدر يضيق ، والصبر لا يحتمل . . هو أننا لا نرى الصورة كاملة أمامنا .

لقد أراد الحق سبحانه وتعالى ان يعطينا مثلا لذلك فى سورة الكهف . . فى اللقاء الذى تم بين موسى عليه السلام والعبد الصالح . . فجميع الأعمال التى قام بها العبد الصالح ، كانت من وجهة نظر موسى شرا . . ركب سفينة لمساكين فخرقها لتغرق ، ولقى غلاما لم يبلغ مرحلة التكليف فقتله بدون ذنب . . ثم دخل إلى قرية لئام رفضوا أن يعطوه لقمة خبز وهو جائع . . فبنى لهم جدارا كان سينهدم .

كل هذه الأعمال ـ من وجهة نظر موسى عليه السلام ـ شر، ولكنها كانت كلها أقدار الله المليئة بالخير . فالسفينة تم خرقها حتى لا يستولى عليها ملك ظالم . . فنجت بذلك وبقيت للمساكين يتعيشون منها ، والغلام كان سيقود أبويه إلى الطغيان والكفر . . فبدلهما الله غلاما صالحا ، ورحمهما بأن أخذ ابنهما قبل سن التكليف ليدخل الجنة بلا حساب . والجدار كان تحته كنز لولدى رجل صالح . . فحفظه الله لهما حتى يكبرا ويأخذاه بدلا من أن يستولى عليه أهل القرية اللئام ، وهذا ما تعرضنا له تفصيلا في كتاب القصص القرآني في سورة الكهف الله .

إذن ما يبدو لنا على السطح من أحداث . . لا نستطيع

نحن أن نكون حكها فيه . . لأننا لا نرى الصورة كاملة . . نرى أشياء وتغيب عنا أشياء كثيرة . . والله سبحانه وتعالى يقول فى كتابه الكريم :

### ﴿ وَمَا أُونِينُم مِّنَ الْمِلْمِ إِلَا قَلِيلًا ﴾

(من الآية ٨٥ سورة الاسراء)

ويقول جل جلاله :

### ﴿ وَلَكِ تَأْكُثُرُ آلتَاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾

(من الآية ٢ سورة الروم)

إننا يجب أن نعود أنفسنا . . على أن نستقبل كل ما يأتى من الله على أنه خير ، حتى دون أن نعرف الحكمة من ذلك . فالله جل جلاله بين لنا أننا لا نصلح حكما على الأحداث ، ولا على ما يقع لنا في هذا الكون .

ولذلك نجد فى كتاب الله العزيز آيات كثيرة . . تطالبنا ألا نأخذ الأحداث بمفهومنا نحن أو بعلمنا المحدود . واقرأ قول الحق سبحانه وتعالى :

# ﴿ وَعَسَى أَن مُكُمُ هُوالشَّيْنَا وَهُوَخَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَن يُحِبُوالشَّيْنَا وَهُوَخَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَن يُحِبُوالشَّيْنَا وَهُوسَى اللَّهُ يَعْلَمُ اللَّهُ يَعْلَمُ الرَّوالنَّدُمُ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ وهُوسَرُّ لللهُ يَعْلَمُ لِوَالنَّهُ مِنْ الرَّوالنَّهُ اللَّهُ يَعْلَمُ الرَّوالنَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُولِكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَل

( من الآية ٢١٦ سورة البقرة )

وهكذا يخبرنا الحق تبارك وتعالى اننا لا نصلح أن نكون حكما على الأحداث التي تقع لنا في الكون ، فقد نكره شيئا حدث لنا ، ويكون فيه الخير الكثير ، ولكننا لا نعلم ، ونعتقد

انها مصيبة ، مع انها فى الحقيقة خير أراده الله جل جلاله لنا . وأحيانا نعتقد أن ما يحدث هو خير لنا ونحبه ونفرح به ، ولكنه فى الحقيقة شر وشر كبير . .

إن علينا ألا نتورط في الحكم على الأقدار التي تقع لنا . لأن الناس لا يميزون بين الخير والشر ، ويجهلون المفاهيم الحقيقية لما يحدث . . بل لابد أن نأخذها بمفهوم الخيرية ، وأقدار الله لا تأتي للناس إلا بالخير . . ولكن الشر من صنع البشر .

إننا اذا تحدثنا عن إنسان كان غنيا ، أو كان في يده الملك ، ثم نزعه منه الله أو أذهب عنه المال ، هذا الانسان يعتقد ان ما حدث له شر فيلعن الدنيا ويسخط عليها . . ويشكو إلى الله من أقداره . . ولكن الحقيقة غير ذلك تماما . . واقرأ قوله جل جلاله :

﴿ قُلِ اللَّهُ مَّالِكَ الْكُلُكِ ثُوْتِي الْكُلُكَ مَن تَشَاءُ وَلَذِيْ الْكُلُكَ مَن تَشَاءُ وَلَذِيْ مُن تَشَاءُ وَلَذِيْ مَن تَشَاءُ وَلَذِيْ مَن تَشَاءُ وَلَذِيْ مَن تَشَاءُ مِيدِكَ الْكُلُكُ مِتَنَاءً مِيدِكَ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى الْعَلَى عَلَيْكُ عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى الْعَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى الْعَلَى عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى الْعَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى الْعَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى الْعَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى الْعَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْع

( الآية ٢٦ صورة آل حمران )

ومادام الحق سبحانه وتعالى قد طلب منا أن نتوجه اليه بقولنا : « بيدك الحير » . . فإتيان الملك خير ، ونزعه خير . إتيان الملك لا أحد يختلف على أنه خير . إتيان الملك لا أحد يختلف على أنه خير ، وكل الناس تفسره فمن أتاه الله الملك يفسر هذا على أنه خير ، وكل الناس تفسره على أنه خير ، ولكن كيف يكون نزع الملك خيرا ؟!

الحق سبحانه وتعالى يقول: « وتنزع الملك ممن تشاء » . . أى ان زوال الملك لا يحدث أبدا اختيارا ، بل لابد أن ينزعه الله تبارك وتعالى من الناس نزعا ـ أى رغم ارادتهم ـ وهم يتشبثون بالملك ولكن الله يأخذه منهم قهرا وقسراً . . فكيف يكون ذلك خيرا ؟

نقول ان الله تبارك وتعالى يرى الصورة كاملة . . وينظر إلى أحداث الدنيا وما ستؤدى إليه بالنسبة للانسان . . من نار يعذب فيها أو جنة ينعم بها . ومن هنا فإنه لا فاصل بين الأحداث ، ولكنها أحداث متصلة . . مقدمات ونتائج مرتبطة ببعضها البعض . . فمن قدم العمل الصالح . . وجد الجنة في الأخرة ، ومن أفسد في الأرض وعصى . . وجد العذاب في الأخرة .

ومادامت المقدمات هى التى تؤدى إلى النتائج ، فإن كانت المقدمات سليمة أدت الى نتائج سليمة ، وان كانت فاسدة ، فانها لا يمكن ان تقدم الا نتائج فاسدة ، ومادام الملك قوة وسلطة وسطوة وأمر مطاعا . فهى تغرى الانسان أحيانا بالطغيان والتجبر ، وأحيانا بظلم الناس . فإذا نزع الله جل جلاله الملك من إنسان ، فلربما أنقذه بذلك من معاص قد تجعله خالدا في النار .

ان الحق جل جلاله بعلمه المحيط بكل شيء ، يعلم أن إنسانا ما سيتجبر ويطغى ويظلم ، وهو برحمته يريد أن ينقذ هذا الانسان من عذاب عظيم ، فينزع منه الملك ليمنع عنه كارثة قادمة . . وينجيه من شقاء أبدى . . أيكون هذا خيرا أم شما ؟! .

أن تزول عنه قوة . . لو استمرت فإنها لا تبقى إلا سرات قليلة بقدر ما بقى من العمر ثم تزول ، أو أن يعفيه الله عنها بزوالها عنه رحمة به وشفقة عليه حتى لا يقع فيها يغضب الله .

ان الانسان يعتبر لحظة نزع الملك منه انه قد حدث له شر وشر كبير ، ولكنه سيأتي في الآخرة ويحمد الله سبحانه وتعالى ويسجد له شكرا لأنه نجاه من النار .

كذلك العز في الدنيا قد يورث الانسان المعصية ، ويبعده عن الله ، ويجعله يطغى ويتجبر . فإدا أزال الله سبحانه وتعالى هذا العرعنه ، أفاق وتنبه وعرف أنه محتاج إلى الله ، ورفع يده إلى السهاء وقال يارب ، وربما أخذ الطريق المستقيم بعد أن كان سياخذ الطريق المعوج الذي كان سيودي به إلى الهلاك .

إذن فكل قدر من الله تبارك وتعالى مهما بدا لنا من حيث الظاهر ، أو بمفهومنا البشرى شرا ، فإنه فى حقيقته خير . لأن الله سبحانه وتعالى خلقنا وسخر لنا ما فى السموات وما فى الأرض . وهو جل جلاله يريذ بنا الخير ، ولكن الإنسان يتعجل الاشياء . ولا يدرى ـ لغفلته ـ إن الله سبحانه وتعالى له أقداره ، وله حكمته فى ملكه ، ونحن ان عرفنا شيئا . . غابت عنا أشياء .

بعض الناس تجده ضيق الصدر . . يقول لقد دعوت الله بكذا وكذا ولكنه لم يستجب ، ونقول له : إن في الاستجابة خير وعطاء . فقد خير وعطاء ، وفي عدم الاستجابة . أيضا ـ خير وعطاء . فقد تكون دعوت بما هو شر لك وأنت لا تدرى ، ولو استجاب الله لدعائك لوقع عليك ضرر كبير!!

ألا تدعو الأم أحيانا . . على أولادها في ساعات الضيق والغضب ؟! ألا يدعو الانسان في انفعالاته على أقرب الناس إليه ؟! . . ماذا كان يمكن أن يحدث لو أن الله تبارك وعالى قد استجاب لدعاء الأم بأن يأخذ أولادها من الحياة وأماتهم فعلا . هل تكون الأم سعيدة في هذه الحالة ؟ . . هل تشكر الله تبارك وتعالى على استجابته لدعائها ؟ .

كذلك دعاء الأب على أولاده ، أو الزوجة على زرجها فى خطة الانفعال . . لو أن أبواب السماء استجابت لهم . لأصابهم حزن كبير وضرر بليغ . . ولكن فى عدم الاستجابة عطاء لهم وخير لهم . وفى ذلك يقول الحق سبحانه ومعالى :

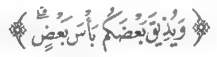
# ﴿ وَيَدْعُ ٱلْإِنسَانُ بِالشَّرِدُعَاءَ وُرَا لِخَيْرِ

(الآية ١١ سورة الاسراء)

هكذا ترى ان الدعاء الذى تحسبه خيرا وتتمنى ان يستجاب لك ربما كان شرا لك . . ذلك انك لا تعرف الصورة كلها . فالغيب وما سيحدث محجوب عنك . انك تقيس الخير على الزمن أو الوقت الذى تعيش فيه ، ولكن هذا المقياس خاطىء . . لماذا ؟ . . لأنه تأتى أشياء بعد ذلك تجعل هذا الخير الذى كنت تتوهمه شرا كبيرا ، بينها كنت تلح فى الدعاء وتستعجل الاجابة ! ولكن الله بحكمته لا يستجيب لك . . لأنه سبحانه وتعالى بعلمه يريد أن ينجيك من شر قادم محجوب منك . .

انك تريد مثلا أن تكون قريبا من حاكم أو صاحب نفوذ ، ولكن الأحداث القادمة ربحا أخرجت هذا الحاكم من حكمه وجاء حاكم جديد يُنكِّلُ بكل أنصار الحاكم السابق ، أو ربحا هذا الحاكم الذي تريد أن تتقرب منه ينقلب عليك ويذيقك من بأسه ما لا تحتمل .

ألم نسمع عن حكام انقلبوا على أقرب الناس إليهم وأعدموهم ؟ سمعنا ورأينا هذا كثيرا ، خصوصا في الثورات التي تحدث في بعض الدول . . والصورة ليست بعيدة عن أذهاننا . واقرأ قول الحق سبحانه وتعالى :



(من الآية ٦٥ سورة الانمام)

إنك حين ترفع يديك إلى السهاء وتدعو بشيء وتلح في الدعاء أن يحققه الله لك ، لابد أن تضع في ذهنك أنه إذا استجيب دعاؤك فهو خير . وإذا لم يستجب فهو \_أيضا خير . لأن الله يكون بذلك قد منع عنك شرا كبيرا .





### الالحاج على خير المال

الناس فى حياتهم يكون إلحاحهم دائها على خير المال . . وتجد بعضهم يتعجب كيف يعطى الله سبحانه وتعالى لإنسان كافر العزة في الدنيا ويعطيه المال ؟ . .

الله جل جلاله قد لفتنا إلى أن هذا ليس رضا منه ، وأنه أحيانا قد ينعم على الكافر ليزداد إثها وكفرا . . لأنه لو منع عنه النعمة ربما أفاق وتاب ، ولكن لشدة غضب الله سبحانه وتعالى عليه فإنه يمد له في أسباب الدنيا .

واقرأ قول الحق تبارك وتعالى عن الكافرين: ﴿ فَلَا تُعِجْبُكَ أَمُولُهُمُ وَلَا أَوْلَادُهُمْ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُم فَهُ فَلَا تُعِجْبُكَ أَمُولُهُمُ وَلَا أَوْلَادُهُمْ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُم وَلَهُمُ كَافِرُونَ ﴾ بِهَا فِي الْحَدَيْوَةِ الدَّنْيَ اوَرَّزْهَقَ أَنْفُسِهُمْ وَهُمُ كَافِرُونَ ﴾ رالابة ٥٥ سورة التوبة)

الله سبحانه وتعالى في هذه الآية الكريمة يخاطب رسوله صلى الله عليه وسلم . . وفي هذا خطاب لجميع المسلمين .

يقول جل جلاله: إياكم ان تأخذوا المال والولد.. على أنه عطاء ورضا من الله ، وأن تظنوا ان الخير فيها ، فلو انك نظرت إلى كل ما تعطيه الدنيا . . فإنه لا يستحق أن تعجب به . . لأنه ربما يكون سببا في عذابك . فالمال والولد يجعل الانسان يلتفت إلى النعمة ولا يتذكر المنعم ، وإذا لم يتذكر

الانسان الله سبحانه وتعالى فأنه يهمل منهجه ، والمال والولد فى الحياة الدنيا يجعل الانسان يخاف أن يتركهما . . والذى لا يؤمن بالآخرة فالدنيا هى كل زمنه ، فإن فاتها كان ذلك مصيبة له ، وان فاتته كان ذلك مصيبة عليه . . ولو أنه مؤمن بالله واليوم الأخر . . لأمن أنه لو فاتته الدنيا . . فسيجد عند الله خيرا منها .

ان الآية الكريمة تدلنا . . على ان للمال وحده اعجابا ، وللأولاد وحدهم اعجابا ، فمن عنده مال يعجب بما عنده ، ومن عنده أولاد يعجب أيضا بما عنده ، فإذا اجتمع الاثنان للانسان . . كان الاعجاب أكثر وأشمل .

الحق سبحانه وتعالى يريد أن يلفتنا الى ان اجتهاع المال والولد عند انسان لا يجب أن يثير الاعجاب فى نفوسنا ، وانه إذا أمد الكافر بالمال والولد ، فإنه ليس رفعة لشأنه ، وإنما ليعذبه بها فى الدنيا والأخرة . .

إن عابد المال يعيش رغم غناه فى خوف وهلع .. إنه فاقد للأمان لأنه يخشى الفقر ، ولذلك فهو يقتر على نفسه وعلى أولاده ، ويحرص على كل قرش يصر فه . فتجده ـ مع أنه يملك المال ـ خائف أن يتمتع به حتى لا ينقص أو يزول !! وهو فى ذل دائم . . إنه فى سبيل الحفاظ على ماله مستعد لارضاء أصحاب النفوذ ولو ارتكب المعاصى ليحتفظ به ، وهو يصاب بالذعر من أى حدث خوفا على ماله من الضياع .

انه في ظاهر الأمر يبدو أمام الناس وكأنه متمتع بما علك ، ولكنه في الحقيقة يعيش في بؤس وخوف داخل نفسه .

وأول أضرار حب المال أنه يلهى صاحبه عن الله ، ويقسى القلوب ويغرى بأكل حقوق الضعفاء .

وهكذا نجد أن عطاء الله للكافرين ليس حبا لهم ، وإنما استدراجا لِتَحُقَّ عليهم كلمة العذاب . . انه يلهى هؤلاء الكفار بكفرهم وعدم إيمانهم عن منهجه ، ويعطيهم ويزيدهم مالا ، حتى يعبدوا المال ويتركوا عبادة الله ، وتظل ثرواتهم تلهيهم عن عبادته حتى يأتى أجلهم وتزهق أرواحهم وهم كافرون . . ثم يوم القيامة ماذا يحدث ؟

اقرأ قول الحق تبارك وتعالى:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَمَنَرُوا وَمَاتُوا وَهُرْكُفَّارٌفَلَن يُقْبَلَ مِنْ الْحَدِهِمِ مِنْ أَوْلَلْبِكَ لَمَكُمُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عمران عَدَالِ عَمران عَدِينَ اللّهُ عمران عَدَالِكُمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عمران عَدِينَ اللّهُ عمران عَدِينَ اللّهُ عمران عَدَالُهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ ال

أكان الذهب والمال خيرا لهم ؟ . . أم كان شرا كبيرا ؟



### الفصل الخامس

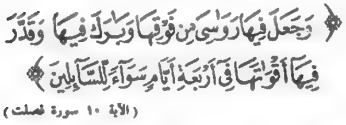


بعض الناس يتوهم أن الدنيا لم تخلق على الخير . . كيف هذا ؟ .

نحن نرى أمامنا صورا كثيرة . . نرى أمامنا عنية ، وأنما فقيرة . نرى من يموت جوعا ، ومن يموت من التخمة ، ونرى الظلم في الأرض ، ونرى من هو أعمى . . ومن هو مشلول لا يستطيع أن يتحرك ، ومن يصيبه المرض فيفقده قوته ، ونرى الظلم والطغيان بين البشر . ثم أين هو العدل في طفل يموت جوعا ؟ ، أو رجل مسن أو امرأة عجوز وهم يكابدون الشقاء في الأرض ؟ . .

إننا لو تأملنا قليلا ، لوجدنا أن كل هذه الداءات قد وجدت لأن شرع الله سبحانه وتعالى لا يطبق ، إنما الانسان \_ بغروره وجهله \_ هو الذي أفسد في الأرض وأصابها بهذه الداءات كلها .

الله سبحانه وتعالى يقول في كتابه العزيز:



وما دام الحق سبحانه وتعالى قد قال : « وقدر فيها أقواتها » فالغذاء الموجود على الأرض يكفى كل البشر . . منذ عهد آدم حتى قيام الساعة . والدليل على ذلك أنه إذا حدثت مجاعة فى أى بلد فإنها تستورد حاجتها من الغذاء ، أو تجيئها حاجتها من دول أخرى ،

إذن فالغذاء الذي يحتاجه البشر جميعا موجود على سطح الأرض ، ولكنه مكدس في دولة ، وقليل في دولة أخرى . . والقضية هي سوء توزيع ، وليست نقص غذاء بالنسبة للبشر . لقد سخر الله سبحانه وتعالى الأرض وما عليها لكل خلقه . . فقال جل جلاله :



(الآية ١٠ سورة الرحمن)

والأنام هم خلق الله من عهد آدم حتى قيام الساعة . . ولكن أقال الله جل جلاله أي أرض وضعها لأى خلق من خلقه ؟ . . لم يقل ولم يحدد . . لأن الأرض كلها للناس كلهم ، ولكن الإنسان جاء ليقيم دولا ويضع حده دا . . هذه الدول والحدود هي التي صنعت المشكلات في العالم ، وهي التي تقوم بسببها الحروب ، وتحدث بسببها الغزوات .

والظاهر للعيان إن هناك دولا غنية قليلة العدد ، كثيرة الخير ، وهذا الخير ، وهذا مناك دول فقيرة كثيرة العدد قليلة الخير ، وهذا ما أوجد نوعا من عدم التوازن الموجود حاليا . ولو أن الأمور تركت كها شرع لها الله ، لوجد كل إنسان ما يحتاجه من غذاء دون عناء أو تعب ولحدث التوازن . .



#### المفسدون في الأرض

وليت الأمر نوقف عند هذا الحد . لقد وجدنا الدول الغنية تتحكم في أسعار الطعام وانتاجه . دولة كأمريكا مثلا . . تدفع لمزارعيها تعويضات حتى يمتنعوا عن زراعة القمح لكى تحتفظ بسعره عاليا ! ودولة كالبرازيل تلقى بالبن في البحر حتى لا تنخفض أسعاره ! وهناك دول أخرى تأخذ اللبن والبيض وغيره من أنواع الطعام ثم تهدره وتلقى به في الماء لتحتفظ بسعره العالى !! رغم أن هناك الملايين من الأفواه في العالم تحتاج اليه . . تحتاج إلى رغيف الخبز أو كوب اللبن أو البيض لتأكله . هذا الاهدار لنعم الله تبارك وتعالى هو الافساد في لتأكله . هذا الاهدار لنعم وتمعها عن خلق الله . . وتحرم عباده منها .

ولو أن هذه النعم كانت من انتاج الإنسان ، لقلنا ربما كان ذلك من حقهم ، ولكنها من خلق الله . . إنهم لم يخلقوا الأنعام التي تعطينا الألبان واللحوم ، ولم يخلقوا الطيور التي تعطينا البيض ، ولم بخلفرا الأرض التي تنتج القمح وكل الخيرات ، ولم يخلقوا حبة القمح التي أنبتت سنابل القمح ، ولكنهم بدلا من أن بجعلوا عمة الله خالصة لعباده ، وأن يرسلوا ما زاد عن حاجنهم كمعونة للدول الفقيرة . . ألقوها في البحر ليمنعوا نعم الله عن خلق الله!!

إننا نجد هناك دولا لا تأخذ بأسباب الله في الأرض وعندها أراض شاسعة صالحة للزراعة ، ولكنها بدلا من أن تتجه بكل

قوتها البشرية لاستثهار هذه الأرض وزراعتها ، إنشغلت بمشاكل الحروب والثورات ، وتغيير نظم الحكم والصراع على السلطة .

لقد شغل الإنسان نفسه بالصراع على الدنيا ، بدلا من أن يقوم بمهمته وهي عيارة الأرض .

هذا هو الظلم الإنساني . . الذي يحرم على سباد الله نعم الله . . والله سبحانه وتعالى يقول :

﴿ قُلْ أَرَءَ يَتُم مِّنَا أَنْزَلَا لِللهُ لَكُمْ أَمْ عَلَى لِيَّا فَعَلَمْ مِينَ لَهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

وهكذا نرى ظلم البشر الذين قسموا الأرض الى دول وحدود، وأماكن حرموها على عباد الله، مع أن الله سبحانه وتعالى خلق الأرض كلها للناس كل الناس . . فمن الذى أوجد هذا الشقاء البشرى ؟

إن الذي أوجد هذا الشقاء هو عقل الانسان الذي خلقه الله له ليختار بين البدائل، ولكنه انشغل بكل شيء ما عدا مهمته في الحياة ـ وهي الاصلاح في الأرض ـ انشغل بالتدمير، وانشغل بالسيطرة على البلاد والعباد . . وانشغل صراع النيا أما مهمته الاساسية ( التعمير ) فقد تغافل عنها واستهان بها . . فكان ما كان عما فرى ونسمع !! .

وهكذا أدى الاختيار البشرى إلى الشقاء بدلا س أن يؤدى إلى الخير، والى إهدار نعم الله بدلا من أن بنميها، وزيادة

المشاكل على الأرض ، بدلا من أن يحلها . وكان بعد البشر عن منهج الله كارثة عليهم . . لقد تصرفوا بعقولهم بدلا من أن متصرفوا بالمنهج . . فأفسدوا ولم يصلحوا .

الخرور الانساني صور له أن باستطاعته أن يغير من نظام الكون بهدف التعمير والاصلاح . . فهذا فعل ؟! أخذ يقطع الكون بهدف التعمير والاصلاح . . فهذا فعل ؟! أخذ يقطع الأشجار والغابات ـ التي هي الرئة لتنفس الكون ـ وبني بدلا منها المصانع التي ملأت الجو بالتلوث ، بعد أن كان طاهرا نقيا . فأحدث ثقبا في طبقة الأوزون مما يهدد الحياة على الأرض ، وألفى المخلفات والكيهاويات في الأنهار فلوث الماء الذي أنزله الله من السهاء طاهرا نقيا ، كها أفسد العقل الانساني الزرع . . فاذا به يلقى عليه كميات هائلة من السموم الانساني الزرع . . فاذا به يلقى عليه كميات هائلة من السموم بدعوى مقاومة الأفات ، فإذا بهذه السموم تلوث النبات الذي يتغذى به الانسان والحيوان . . فتنفذ إلى أجسادنا لتصيبنا بالعجز والمرض والموت ! . .

وعندما تنبه العلماء إلى ما تفعله هذه السموم في الثمار والحيوان والإنسان ثابوا الى رشدهم وتنبهوا إلى سوء تقديرهم . . نم حرموا استخدامها بعد أن ملأوا الدنيا ضجيجا بأن هذه المبيدات هي الحل لزيادة محصول الأرض والقضاء على الآفات . .

كذلك استخدموا الكياويات في علاج الأمراض ، ثم بدأوا يحرمونها لأنه ظهر لها أثار جانبية تفوق أثار المرض نفسه ، كل هذا حدث لأن علم الانسان قاصر وعقله محدود ، علم أشياء وغابت عنه أشياء . . وهو يتصرف بعلمه القاصر ، ويصور له عقله أنه سيصل الى خير عميم ، ثم يكشف خطأه ويتراجع عها بدأه .

انه لا يرى الا مشاكل الحاضر ، ويغيب عنه ما سيحدث في المستقبل ، تماما كما أخذت بعض الدول تتشنج باسم الحرية وتطالب بحرية الزنا ، بل أن البرلمان البريطاني زاد على ذلك في اباحة الشذوذ الجنسي ، وأخذوا يتباهون بأنهم حققوا أكبر قدر من الحرية الشخصية للإنسان . . بينها الذي يحقق أكبر قدر من الحرية البشرية هو منهج الله .

ثم ماذا حدث ؟ . .

انتشر مرض الايدز . . ذلك المرض القاتل الذي لا علاج له ، والذي دوخ العلماء حتى الآن بلا فائدة ، وإذا بنفس الذين تحدثوا عن الحرية الشخصية ، وإباحة الزنا والشذوذ الجنسي . . يطالبون الناس بالتمسك بالفضيلة! هل فعلوا ذلك عن إيمان ؟ . . طبعا لا . . إنما فعلوه عن اضطرار وقهر ، لينجوا بأنفسهم من مرض يؤدي الى الموت . ولو أتبعوا منهج الله لأراحوا أنفسهم من هذا الداء الوبيل الذي ينخر الآن في تلك المجتمعات .

كل هذه حقائق تحدث حولنا فى الكون ولا نلتفت اليها . لقد حرم الله الربا وتوعد المرابين بأوخم العواقب . . لكن خالف الناس منهج الله ففسد اقتصاد الدنيا كلها ، حتى أن الفائدة أصبحت تزيد على رأس المال المدفوع مما أرهق البلاد والعباد ، وبدأ العالم كله يطالب بالغائها .

#### أشياء لا يفهمها العقل البشرس

نأتى بعد ذلك إلى أشياء في الكون لا يفهمها العقل . . يقول بعض الناس : إذا كان الله سبحانه وتعالى قد حرم لحم الخنزير فلهاذا خلقه ؟ . .

نقول إن هذا سؤال قاصر ناتج عن عقل غير مؤمن . الله سبحانه وتعالى خلق كل شيء في الكون وله مهمته وهو يؤديها سواء علمنا بها أو لم نعلم .

من قال لكم إن الخنزير خلق لنأكل لحمه ؟ . . ربما خلق لينقى القهامه من ألوف الجراثيم التى لو تركت لتكاثرت وانتشرت ، وأصابت البشرية بآفات كثيرة . وما دام الله سبحانه وتعالى قد حرم لحومها ، فلأنه خلقها لمهام أخرى ليس منها أن يؤكل لحمها . .

إنسان آخر يأتى ليسألك : لماذا خلق الله الثعابين والعقارب والحيوانات المفترسة التي تؤذى البشر؟...

ونقول للسائل انك لم تفهم معنى هذه المخلوقات ، إنها موجودة في الكون لتلفتك إلى طلاقة قدرة الله في كونه . لقد ذلل الله سبحانه وتعالى لنا حيوانات كثيرة تخدمنا وتعطينا من متاع الدنيا الكثير ، ولكى لا يفهم الانسان أنه ذلل هذه الحيوانات بقدراته ، أوجد الله تبارك وتعالى حيوانات أخرى لا تخضع للإنسان بقدرته .

ذلك أنك ترى الصبى الصغير يقود الجمل الضخم الذى لو ضربه بخفه لقتله . . ولكن الجمل يستجيب ويخضع خضوعا تاما للصبى ، يقوده كما يريد ، يجعله يمشى متى أراد . . ويبرك متى يريد .

قد يظن بعض الناس أن هذا بقدرات الصبى ، ولكن الحقيقة أنها بقدرة الله سبحانه وتعالى . . هو الذى أخضعها وذللها للإنسان ، وجعلها تطيعه فيها يأمرها به .

وهناك أيضا الثعبان والعقرب مثلا . . حيوانات ضئيلة الحجم جدا بالنسبة للجمل وضئيلة الامكانيات ، ولكن إذا أردت أن تخضعها لك لا تستطيع ، ولو كان إخضاع هذه الحيوانات بإرادتك . . لاستطعت أن تخضع الحيوانات والحشرات التي لم يخضعها الله تبارك وتعالى لارادتك . .

فإذا كان هذا هو حالك ، وهذه قدراتك ، وليست لك قوة ذاتية تخضع به أى شيء فى الكون . . فتأدب مع ربك الذى ذاتية تخضع به أى شيء فى الكون . . فتأدب مع ربك الذى ذلل لك ما تأخذ منه اللحوم واللبن والأصواف والجلود ، ولا تبارزه بالمعاصى ، فأنت مها أوتيت من قوة ، عاجز وهو وحده سبحانه وتعالى القادر .

نأى بعد ذلك إلى الأمراض التى تصيب الانسان . . إن لها حكمة يغفل عنها الناس . إن الله سبحانه وتعالى يريد أن يلفت الجبارين في الأرض ، الذين يغترون بقوتهم وبما آتاهم الله من القوة والعزة في الدنيا ، يريد أن يلفتهم إلى أنه لو شاء لسلط عليهم أدق مخلوقاته ، تلك التي لا ترى بالعين المجردة فتسلبهم القدرة على الحركة ، وتجعلهم غير قادرين على مغادرة

الفراش ، وتسبب لهم آلاما كثيرة ، حتى لا يغتر الانسان بقدرته وقوته وجبروته ، ويعرف مدى تفاهته أمام قدرة الله سبحانه وتعالى . . يتذكر أنه سيلاقى ربه ، فيعمل حساب ذلك اليوم الذى لن تكون له فيه قدرة ولا قوة ولا ناصر ، ذلك اليوم الذى وصفه الحق سبحانه وتعالى بقوله :

### ﴿ يَوْرَبُ كَأَلْسَرَابِ فَمَالَهُ مِن قُوَّ وْوَلَانَاصِرٍ ﴾

(الأيتان ٩ و ١٠ صورة الطارق)

إن يعض الأمراض تشير إلى عدل الله في كونه . . فالذي أسرف في أكل الطعام مثلا أخذ أكثر من حقه من نعمة الطعام ، فيأتي الله سبحانه وتعالى لأحد من الناس في فترة من عمره ويصيبه بمرض يجرم فيه من الطعام . . ليلفته تبارك وتعالى إلى أنه قد أخذ \_ لعدة سنوات \_ أكثر من حقه . . ولكي يحدث التوازن . . لابد أن يأخذ \_ لعدة سنوات \_ أقل من حقه .

وعلى سبيل المثال فإن بعض الذى أسرف فى أكل الحلوى والسكر يصاب عمرض السكر ، فيمنع من تناول أى صنف من الحلوى ، أو من تناول السكر . الذى كان يأخذ الرغيف الأبيض الفاخرويترك السن . . تأتى عليه فترة لا يستطيع أن يأكل الا العيش السن الذى رفض أن يتناوله عدة سنوات طويلة . . ولذلك فالحق جل جلاله يقول :

## ﴿ وَكُلُواْ وَٱشْرَبُواْ وَلَانْتُرِفُواْ إِنَّهُ لِلْاِيْمِ اللَّهِ الْمُ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّاللَّهُ ال

وما دام الحق تبارك وتعالى أمرنا بالاعتدال ، فإن الذي

يخرج عن الاعتدال في أي شيء يأتى له ما يصحح مسيرته قهرا . فالذي يسرف في السهر مثلا يهلك صحته حتى تمر عليه فترة لا يستطيع مغادرة الفراش . وشاء عدل الله جل جلاله . . أن يعوض المريض عن مرضه كها جاء في الحديث القدسي :

وَكَيْفَ أَطْعُمِكَ وَأَنْتَ رَبِّ الْغَالِينَ ؟ قَالَ : أَمِا عَلِمْتَ أَنَّهُ أَنَّهُ أَنَّهُ أَسْتَطْعَمَكَ عَبْدِي فُلِآنَ فَلَمْ تَطْعُمِهُ ؟ أَمَا عَلِمْتَ أَنَّكَ لُوْ

أَطْعَمْتُهُ لُوجَدْتُ ذَٰلِكَ عَنْدِي ؟

يَا ابنَ أَذَمَ . اسْتَسْقَيْتُكَ فَلَمْ تَسْقِنِي . قَالَ : يَارِبُ ، كَيْفَ أَسْقِيَكَ وَأَنْت رَبِّ الْعَالَمِينَ ؟ قَالَ : اسْتِسْقَاكَ عَبْدى فَلَانٌ فَلَمْ تَسْقِه . أَمَا إِنَّكَ لَوْ سَقَيْتَهُ لَوَجَدْتَ ذَلِكِ عِنْدِي . تَسْقِه . أَمَا إِنَّكَ لَوْ سَقَيْتَهُ لَوَجَدْتَ ذَلِكِ عِنْدِي .

إن كل مريض قريب من الله يعوضه الله عن مرضه ، بأن يكون في معيته جل جلاله ، ويخفف له من العذاب في الأخرة بقدر ما تحمل من مشقة في المرض ، وهذا تعويض كبير وميزة هائلة . . أن تكون في معية الله ، كها أن الله سبحانه وتعالى يسخر لكل مريض من يخدمه سواء كان من أهله أو من غير أهله ليعوضه عها سلبه المرض من قدرة وقوة .



#### العامات .. مل می شر ؟

نأتى بعد ذلك إلى الذين يصابون بالعاهات . شخص ولد أعمى أو أعرج ، أو مشلول القدمين أو غير ذلك . . أليس هذا شرا ؟ .

نقول لمن يقول هذا إنك لم تفهم عن الله . هناك كون أعلى إذا اختل ، تصاب البشرية بكارثة عظمى . . كالشمس والنجوم والأقهار وغيرها . . لو اصطدم ببعضها البعض . . أو انفجرت الشمس مثلا ، فإن الكون كله يصاب بكارثة تنهى الحياة على الأرض . . ولذلك فإن الكون الأعلى خلقه الله سبحانه وتعالى غاية في الدقة والنظام . . لا يختل ثانية واحدة . . وإقرأ قوله تبارك وتعالى :

## ﴿ لَا ٱلشَّـَهُ مُسُ بَنِبَغِ لَمَكَ أَن تُدُرِكَ ٱلْمَتَّـمَرَ وَلَا ٱلَّيْلُ سَابِقُ ٱلنَّهَا رُوكُلُ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾

(الآية ٤٠ سورة يس)

هذا الكون خلقه الله جل جلاله على نظام لا يختل ليؤدى مهمته كاملة ، وهناك الحياة الدنيا ، وإنها لا تؤثر فى نظام الكون ، وإنما هى مكونة من أفراد يكونون قبائل وأمما وشعوبا . . تقضى المقادير أن يصاب أقل القليل منهم بالعمى ، أو عدم القدرة على النطق ، أو بعدم القدرة على الحركة وفق حكمة الهية عليا لا ندرك كنهها . . وذلك لهدفين يريد الحق أن يلفتنا اليها .

الهدف الأول أن ترى نعم الله سبحانه وتعالى عليك في هذا الذي ابتلاه الله . فإذا رأيت إنسانا أعمى تقول . . الحمد لله الذي نجاني مما أبتلي به عددا من خلقه . . وتحس بنعمة الله عليك وتشكره ، وقد تتوب عن المعصية . . شكرا لله على نعمه عليك . .

كذلك إذا رأيت إنسانا لا يقدر على الحركة . . تتجه إلى السياء وتقول شكرا لك يا رب ، لقد خلقتني قادرا على الحركة . ولكن اذا لم تقابل أحدا . . من هؤلاء بين فترة وأخرى . . أتتذكر نعم الله عليك ؟ . . طبعا لا . . لأنك في زحام الدنيا تنسى هذه النعم . ان الله سبحانه وتعالى قد وهبها لك . . ويضعف إيمانك . . فيجيء هؤلاء الناس ليذكروك لعلك تفيق .

والهدف الثاني الذي يريد الحق سبحانه وتعالى أن يلفتنا اليه هو أن نعرف أن كل عضو من أجسادنا لا يعمل بقدراتنا الذاتية ، ولكنه يعمل بتسخير الله له ليفعل . .

أنت تقول أنا أبصر بعيني . . فأوجد الله تبارك وتعالى من له عينان ولا يبصران حتى تعرف أنك تبصر بقدرة الله الذي يمنح العين خاصية الأبصار . .

وتقول أنا أمشى بقدمى ، ولذلك أوجد الحق جل جلاله من له قدمان ولا يمشى ، حتى تعرف أنك تمشى بقدرة الله التي أعطاها لقدميك . .

#### بداية الكفر

الله سبحانه وتعالى يريد دائها أن يطرد الغرور من أنفسنا ، لأن الغرور بداية الكفر . . فها دام الإنسان قد اغتر وحسب أنه استغنى عن الله ، فإنه لا يلتفت الى طاعة الله ورضاه . . !! ولماذا يلتفت ما دام هو قادر بذاته على أن يفعل ما يشاء . .

ان الله سبحانه وتعالى يريد ـ برحمته ـ أن يحمى عباده من الغرور ومن البعد عن الله ، فيذكرهم بأن اللسان لا ينطق إلا بإذن الله . . والقدم لا تمشى إلا بإذن الله . . والقدم لا تمشى إلا بإذن الله .

لقد تضاربت مدارس الفلسفة فى تفسير قدرة الله . . فقالت احدى هذه المدارس . . إن قدرة الحق سبحانه وتعالى لا يؤكدها إلا كوز ثابت يعتمد على نظام دقيق . . لا يختل ثانية واحدة . .

وقالت مدرسة أخرى . أنه لا يمكن أن يكون الكون الذى خلقه الله سبحانه وتعالى إلا متغيرا لا يعتمد على دقة الحركة ورتابتها . لأن هذه هي ميكانيكية الحركة . ولكن الله جل جلاله قائم على كونه يبدل ويغير كها شاء ، لأن إرادة الحق سبحانه وتعالى لا يمكن أن تكون مقيدة بقوانين ، وميكانيكية الحركة وعدم تغيرها ، تجعل الكون مقيدا بقوانين ثابتة ، ولكن التغير يعطينا طلاقة قدرة الله في كونه .

ورغم أن النظريتين متضادتان . . فإن الله تبارك وتعالى قد

أوجد هذا وأوجد ذاك . . فجعل ( الدقة ) فى الكون الأعلى ، وجعل ( التغير ) فى الكون الأسفل ، حتى يثبت جل جلاله أن له ( دقة الخلق وطلاقة القدرة معا ) .

ولذلك فإن كل هؤلاء الذين نراهم عجزة أو معوقين ـ وهم قلة ـ يعطوننا الدليل على طلاقة قدرة الله في كونه ، وفي أنه يخلق ما يشاء ، وأن كل شيء هو منه سبحانه . . إن أراد أوجده . . وإن لم يرد أذهبه .

وقد يتساءل بعض الناس . وما ذنب هؤلاء أن يعانوا ؟ نقول لهم : أن الله يعوضهم بمواهب تجعلهم متساويين مع الاصحاء في الميزات ، يعطيهم قدرات غير عادية . تعوضهم عن النقص الذي يعانونه . ويفتح لهم في قلوب خلقه فيجعلهم موضع الرعاية والعناية من الجميع . ولذلك قيل في عاهة جبار ) لأن الله يعطيه من القدرة ما يعوضه عافقد ، ويجعله متميزا في أشياء لا يقدر عليها الأصحاء . والأمثلة على ذلك عديدة . تيمورلنك . الذي دوخ العالم بحروبه و و واته كان أعرج ، ومع ذلك كانت له قدرة عسكرية تفوق كثيرا من العسكريين الأصحاء ، فهزمه وتغلب عليهم .

#### حكمة القضاء في السلب والعطاء

وهنا لنا وقفة .. وماذا عن المجنون ؟ .. إن الله سبحانه وتعالى قد ميز الإنسان بالعقل ، والمجنون لا عقل له .. أي أنه مسلوب مما يميز البشر .. نقول : إن الله سبحانه وتعالى يريد أن يلفتنا إلى أن العقل مخلوق لله ، وليس من ذاتية الانسان . فهذا العقل الذي يرث الحضارات ، ويصنع التقدم في الدنيا ، قدراته مسخرة لك من الله ، وليست قدرات ذاتية منك . . حتى لا تغتر بعقلك وذكائك . . وتحسب أنك تستطيع بهذا العقل أن تستغنى عن الله ، أو أن تشرع لنفسك أحسن مما شرع الله لك .

ومع أن الله تبارك وتعالى خلق العقل للاختيار بين البدائل إلا أننا لم نلتزم بمهمته في الحياة ، بل جعلناه بخطط منهجا بشريا نستغنى به عن منهج الله . . ويحاول أن يضع حياة على الأرض يعتقد أن فيها صلاح الدنيا ، ولكنها في الحقيقة تفسد كل شيء .

قد يقال وما ذنب المجنون ؟ . . نقول أن الله أعطاه ميزة كبرى هي أنه لا يحاسب في الدنيا والآخرة . . ففي الدنيا قد يشتمك المجنون ، أو يقذفك بحجر أو يفعل أي شيء ، ولكنك لا تحاسبه ، بل ربما ضحكت من تصرفاته . . وتقبلتها على أنها تصرفات لا تعنى المقصود منها ، لأن صاحبها لا يعقل . .

يشتمك المجنون فتضحك ، وقد يمسك بملابسك فلا تغضب ، ليس له حساب في الدنيا . . أما في الآخرة . . فهو يدخل الجنة بلا حساب . . كل البشر يحاسبون ما عدا فاقد العقل ، إنه لا يحاسبه على أى شيء فعله ، لأن أساس الحساب هو الاختيار ، والمجنون فقد آلة الاختيار .

هذه هي بعض الخواطر . حول الخير والشر والكون . . انه انها توضح لنا دقة الميزان الذي وضعت عليه الحياة . . انه ميزان دقيق يعطى بالعدل ، لا يسلب من أحد ميزة إلا أعطاه ميزات . . كل شيء في الكون له مهمة وهدف . . وسواء أدركنا هذه المهمة . . أو لم ندرك هذا الهدف . . فإن كل مخلوق يؤدي مهمته في الحياة . . دون أن ينتظر فهمنا أو موافقتنا . . ولكن الظلم الذي قد يحس به بعض الناس انما يأتي من عدم الفهم ، أو هو حدوث تصادم بين واقعهم وشهوات كانوا يريدون تحقيقها ولم يحققها الله لهم لحكمة خفيت عنهم .

والسعادة في الحياة . . أن يرضى الإنسان بقدر الله . . فهذا الرضا هو الذي يضع السعادة في حياة الناس . . أما عدم الرضا بقضاء الله . . فإنه يورث الشقاء .

وإقرأ الحديث القدسي عن رب العزة: (عبدى أنا أريد وأنت تريد . . فإن رضيت بما أريد أغنيتك عها تريد ، وإن لم ترض بما أريد أتعبتك فيها تريد ثم لا يكون إلا ما أريد ) .

وهكذا رضيت أم لم ترض ، فإن أمر الله سبحانه وتعالى نافذ ، ولكن الرضا بقضاء الله هو الذي يعطيك الخير في

الدنيا ، والسخط على قضاء الله هو الذي يعطيك الشقاء والعذاب في الدنيا والآخرة .

هذا هو معنى الخير والشر بالنسبة لأحداث الكون. إن عدل الله جل جلاله لا يمكن أن يميز إنسانا على انسان الا بالعمل الصالح ، أما ما يحدث لنا مما نعتقد أن فيه اجحافا وظلما لنا . . فهو سوء تقدير وغفلة منها والله سبحانه وتعالى يقول :

# ﴿ إِنَّ أَلِلَهُ لَا يَظْلِمُ ٱلنَّاسَ شَيْئًا وَلَكِ تَّ ٱلنَّاسَ أَنْ اللَّهُ النَّاسَ شَيْئًا وَلَكِ تَّ ٱلنَّاسَ أَنْفُسَهُ مُ يَظْلِمُونَ ﴾ أَنْفُسَهُ مُ يَظْلِمُونَ ﴾

( الآية ؛؛ سورة يونس)



#### الفصل السادس



الخير هو ما عند الله ، وكل شيء لا يقربك لله ، ولا يعطيك ثواب الآخرة . . ليس خيرا مها أعطاك في الدنيا ، وكل عمل لا تبتغى به وجه الله هو عمل خسرته ، وحياتك الدنيا لها وقت عمل خسرته ، وحياتك الدنيا لها وقت عمرك كله في تطبيق منهج الله . . فقد حصلت على الخير ، وإذا أنفقت عمرك كله في المعصية ونسيت الله . . فقد خسرت وأصابك الشر . . وفي ذلك يقول الله سبحانه وتعالى :

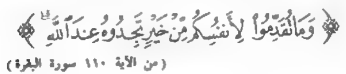
## ﴿ فَنَ نُخْرِجَ عَنِ ٱلنَّارِ وَأَدْخِلَ الْجُنَّةَ فَقَدْ فَأَذَّ ﴾

١٠ ( من الاية ١٨٥ سورة ال عمران )

إذن فالفوز الذي يجب أن نسعى اليه هو النجاة من النار . وكها قلنا إن الحياة الدنيا ليست غاية ، بل هي دار اختبار ، تؤدى بك الى الغاية . هذا هو منهج الخير والشر في الكون كها وضعه الله سبحانه ، وكها أوضحته سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم حيث يقول :

( لا تزول قدما العبد يوم القيامة حتى يسأل عن أربع خصال : عن شبابه فيها أبلاه ، وعن عمره فيها أفناه ، وعن ماله من أين اكتسبه وفيها أنفقه ، وعن علمه ماذا عمل فيه ) .

واذا رجعنا الى القرآن الكريم . . نجد أنه قصر الخير على ما عند الله . . واقرأ قوله تبارك وتعالى

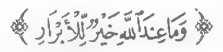


فاذا انتقلنا الى سورة آل عمران . . نجد ان الحق سبحانه وتعالى يعلمنا كيف نتوجه اليه ، وكيف نشكره ، وكيف نتقرب اليه وكيف نعترف بفضله ، وذلك في قوله عز وجل :

### ﴿ بِيَدِكَ ٱلْمَا لِيَ الْمَا لِيَكُو إِنَّكَ عَلَاكُ لِشَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾

(من الآية ٢٦ سورة آل عمران)

أى أن الخير كله بيد الله سبحانه وتعالى وحده . . ولذلك فإن الخير لا يوجد بيد أحد غير يد الله تبارك وتعالى . . واقرأ . قوله جل جلاله :



(من الآية ١٩٨ صورة آل عمران)

واذا كنا قد وصلنا الى هذه النتيجة . . فإننا لابد أن نعلم أن الخير كله بيد الله ، وأن خير الأعبال هي التي يبتغي بها وجه الله . . وأن كل ساعة تمر ولا تقوم فيها بعمل تبتغي به وجه الله ، هي ساعة ضائعة من عمرك ، إنها ساعة أفنيتها دون أن تحقق بها شيئا ، وساعات العمر \_ مهما طالت \_ محدودة ، وكل وقت يمر لا يعود .

#### الإيمان .. شرط قبول الإعمال

#### ولكن هل الخير في الدنيا هو خير مطلق؟

أم لابد أن يكون مرتبطا بالايمان ؟ أى أننا اذا فعلنا الخير دون ايمان بالله وبجميع رسله وكتبه فهل يحسب لنا عند الله سبحانه وتعالى ؟...

هناك عدد من الناس عملوا للانسانية .. أولئك الذين اخترعوا وقدموا الاختراعات التي أفادت البشرية كلها ، أو اكتشفوا علاجا لأمراض مستعصية ، كان يشقى بها البشر ، أو تبرعوا مثلا لبناء ملجأ أو مستشفى بجانى ، أو قاموا بإغاثة بجموعة من الناس تعانى ظروفا سيئة .. حدثت بجاعة مثلا فقاموا هم بجمع الأموال ، وأرسلوا الأغذية لمؤلاء الذين أصابتهم المجاعة أو غير ذلك من الأعمال التي أمر بها الله سبحانه وتعالى عباده المؤمنين ، والتي وعدهم عليها بالثواب العظيم في الاخرة .

هؤلاء الذين قدموا الخير ليس بمنطق الأيمان . . ولكن بمنطق لانسانية وإحساسهم بالأخرين ، ومحاولتهم تخفيف آلام الناس . . أو إغاثتهم . . ما هو حكمهم ؟

نقول إن هؤلاء جميعا ليس لهم عند الله سبحانه وتعالى أجر، لأنهم عملوا عملا لم يقصدوا به وجه الله . . اى أن عملهم لم يكن من منطلق ايمانى خالص . .

#### وفى ذلك يقول الحق تبارك وتعالى :

## ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّلِحَانِ وَهُو مُؤْمِنُ فَلِي فَالْكُافُ ظُلَّا وَلَا هَضَمّا ﴾ (الآبة ١١١ سورة طه)

إذن فشرط قبول العمل الصالح هو الايمان ، لابد أن يوجد الايمان أولا ، وأن يبتغى بالعمل وجه الله سبحانه وتعالى ثانيا ، ولذلك فإن الذى يتبرع بمبلغ كبير لجمعية خيرية لأن رئيسة الجمعية زوجها في منصب هام سيخدمه في أعماله . . فإن عمله لا يتقبل من الله ، وذلك الذى يدفع المال ليقال عنه المحسن الكبير أو رجل البر والتقوى أو غير ذلك فهو يريد سمعة ولا يريد وجه الله . . فلا جزاء له عند الله تبارك وتعالى .

ان كل هؤلاء الذين يشركون مع الله أغراضا أخرى . . وأهدافا دنيوية لا يفعلون الخير ، رغم أن ظاهر عملهم هو الخير ، ولكنهم اتخذوه وسيلة لتحقيق أهداف أخرى . . والله جل جلاله هو أغنى الشركاء عن الشرك .

ولكن هل يترك الله هذه الأعمال بلا ثواب ؟...

الله سبحانه وتعالى بعدله لابد أن يعطى ثوابا عن فعلها . . هذا الثواب لابد أن يكون من جنس عمله . . أى يعطيه الثواب في الدنيا ، فاذا جاءت الآخرة . . لم يجد له ثوابا ولا عملا صالحا . . ولذلك نجد القرآن الكريم يخبرنا عن هذه الحقيقة . . فيقول :

﴿ مَّنَكَانَ يُرِيدُ ٱلْعَاجِلَةَ عَجَالْنَالَهُ فِيهَا مَانَشَاءُ لِنَ

## الريدُ ثُمَّ جَعَلْنَالُهُ بَحَمَّمُ يَصَلَلُهَا مَذُنُومًا مَّدُحُورًا ﴾ الريدُ ثُمَّ جَعَلْنَالُهُ بَحَمَّمُ يَصَلَلُهَا مَذُنُومًا مَّدُحُورًا ﴾ (الآية ١٨ سورة الاسراه)

إذن هؤلاء الذين يعملون الخير ولا يؤمنون بالله ، أو لا يقصدون به وجه الله ، هؤلاء يوف اليهم ثواب هذا العمل في الدنيا . . فتطلق أسهاؤهم على المدن ، وتقام لهم التهاثيل في الميادين . . وترصد لهم الجوائز . . ويدرس تاريخ حياتهم في المراحل التعليم . . ويصبحون اعلاما ومشاهير . . هذا هو جزاؤهم . . انه من جنس عملهم . .

إن الله تبارك وتعالى يريدنا أن نقابل أحداث الدنيا كلها بقوة الإيمان ، وألا نجزع من أى حدث مها كان ، ولذلك أعطانا سبحانه وتعالى المقاييس التى نقيس بها الأحداث . . لم يشأ الله برحمته أن يتركنا في الحياة في مهب الريح . . يملأ قلوبنا الجزع والخوف ، بل أعطانا المقياس الحقيقى . . الذي به نعمل وعليه نقيس . .

أول شيء طلبه الله سبحانه وتعالى هو أن نجرد أنفسنا من الانفعال بالنسبة لأحداث الدنيا ، وأن نأخذها على أنها ابتلاءات . . أي امتحانات واختبارات من الله سبحانه وتعالى . .

إننا نؤمن أن هذه الاحداث مكتوبة عنده . قبل أن يخلق الأرض ومن عليها ، وأنها أقدار تتنزل فى أزمان مختلفة . . ومطلوب منا ألا نستقبلها بأسى أو بحزن أو بفرح ، وذلك حتى تعتاد نفس المؤمن على ألا تجزع الا من شيء يأتى بغضب الله ، وألا تفرح إلا لشيء يزيد ثوابها عند الله ، وهذا هو المتيانين

الحقيقى الذى لابد أن نقيس به ما بحدث . . يقول جل جلاله : ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُّ صِيبَةٍ فِي لَا رَضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي مَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ مَا اللهِ اللهِ مَا أَصَابَ مِن مُّ صِيبَةٍ فِي لَا رَضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي اللهِ مِن مُّ مَا أَصَابَ مِن مُّ مِن اللهِ مَا أَن اللهِ مَا اللهُ لَا يُحِبُ كُلُ مَا فَا مَا فَا مَا فَا مَا فَا مَا فَا مَا هُو اللهُ فَلَهُ مِلْ مَا مَا فَا مَا فَا مَا مَا فَا مَا مَا فَا مَا مَا فَا مَا مُو اللهُ فَا مَا مَا فَا مَا مَا فَا مَا مَا فَا مَا مُو اللهُ فَا مَا مَا فَا مَا مُو اللهُ فَا مَا مَا فَا مَا مُو اللهُ فَا مَا مُو اللهُ لَا يُحِبُ كُلُ اللهُ مَا فَا مَا مُو اللهُ فَا مَا مَا مَا مَا مَا فَا مَا مُو اللهُ مَا فَا مَا مُو اللهُ مَا فَا مَا مُو مُو اللهُ مَا فَا مَا مُو اللهُ مَا فَا مَا فَا مَا مَا فَا مَا مُولِ مَا مَا فَا مَا مُوا مَا مَا فَا مَا مُو اللهُ مُن مُولِا فَقَا مَا مُولِ مَا فَا مَا مُولِمُ مَا فَا مَا مُولِمُ مَا مَا مُولِمُ مَا مَا مَا مُولِمُ مَا مَا فَا مَا مُن مُولِمُ مَا مَا مُولِمُ مَا مُولِمُ مَا مُولِمُ مَا مَا مُولِمُ مَا مُولِمُ مَا مُؤْلِمُ مُولِمُ مَا مُولِمُ مَا مُلْكُمُ مُولِمُ مَا مُؤْلِمُ مُولِمُ مَا مُؤْلِمُ مُولِمُ مَا مُؤْلِمُ مُؤْلِمُ مُولِمُ مُولِمُ مَا مُؤْلِمُ مُولِمُ مُؤْلِمُ مُولِمُ مُؤْلِمُ مِنْ مُؤْلِمُ مُل

المُغْتَالِ فَوُدٍ ﴾

( الأبنان ۲۲ و ۲۲ سورة الحديد )

هذا هو السلوك الإيمانى الذي أراد الحق سبحانه وتعالى أن يلفتنا اليه . . ألا يفزعنا شيء من أحداث الدنيا مهما كان ، لأن الدنيا هي عالم أغيار . . أنت اليوم غنى وغدا فقير ، أنت اليوم قوى وغدا ضعيف ، أنت اليوم في عزة ، وغدا في ذل . .

هذه الأغيار هي من صفات الحياة الدنيا ، ولذلك يجب أن تتقبلها بمعناها الحقيقي . . فكل أحداث الدنيا لا تدوم . إن كان اليوم مظلها ، فغدا يأتي النور . وإذا كان اليوم معسرا ، فغدا يأتي اليسر . هذه هي معاني الأحداث ، كلها متغيرة ، والشيء الثابت الوحيد . . هو ما تفعله للآخرة . . ذلك هو الشيء الذي لابد أن تحرص عليه . .

كان أحد الصالحين كلها دخل عليه سائل يطلب مالا أو طعاما يستبشر به مع أنه سيأخذ نما عنده ، وكان يقابله متهللا ، ويقول أهلا بمن سيحمل لى حسناتي الى الاخرة ، لأنه يعرف أن هذا السائل إنما جاء لخيره . . وأنه جاء يبقى له ما عنده ، فلو أكل هذا الطعام ، أو أنفق هذه النقود

لضيعها . . ولكنه لو تصدق بها لأبقاها ولتلقى من الله ثوابا عليها في الآخرة .

لقد علمنا الحق سبحانه وتعالى . . ألا نعطى لأحداث الدنيا المعانى التى تدور داخل أنفسنا . . بل نترك معناها ولا نحاول أن نفلسفها . . فقال جل جلاله :



(من الآية ٢١٦ صورة البقرة)

وقال سبحانه وتعالى:

﴿ فَعَسَىٰ أَن نَكَ رَهُوالَّمْنَا وَيَجْعَلَ اللهُ فِيهِ خَيْرًا كَيْرًا ﴾ (من الآبة ١٩ سورة النساه)

إن الله يريد أن يعطينا الوقاية الإيمانية للأحداث التي تحيط بنا . . فاذا وقع لنا شيء نكرهه ، نتذكر هذه الآيات ونقول لعل الله قد وضع في هذا الشيء الذي نكرهه الخير ونحن لا ندري . . أو لعل الله تبارك وتعالى قد وضع فيها كرهنا حدوثه الخير الكثير . . وهذا يخفف من ألم النفس البشرية عندما يقع عليها شيء تكرهه . . وفي نفس الوقت يجعلنا متفائلين دائها . . ثم أراد الحق جل جلاله فوق ذلك أن يفهمنا أنه في الأشياء التي نتعامل معها نحن الذين نضع فيها الشر .

وكثيرا ما يسأل الناس أليس التليفزيون شر كبير؟ أنه يأخذ الناس من أعمالهم ، ومن صلاتهم ومن ذكرهم لله ويلهيهم . ونقول : إننا لا يمكن أن نحكم على التليفزيون أنه شر ، ولكن

استخدام الانساني له هو الذي يجوله الى خير أو شر ، فلو أن التليفزيون علم الناس دينهم ، وبينه لهم وحدثهم عن الصلاة والزكاة وغيرها من أركان الاسلام لكان خيرا ، ولو أنه شغل بالرقص والغناء ، وما يلهى الناس عن دينهم فإنه شر . .

إذن فالتليفزيون في ذاته . . ليس خيرا ولا شرا . ولكن استخدامنا له هو الذي يضع له المعنى . . كالسكين تماما صالحة لأن تقتل بها إنسانا ، وصالحة لأن تستخدمها في المطبخ لتقطيع اللحم والخضراوات . ان أنت استخدمتها في إعداد طعامك . . . فهي خير ، وان استخدمتها في القتل واهدار الدماء فهي شر . .

الحق تبارك وتعالى ضرب لنا أمثلة فى القرآن الكريم . . فى أننا نحن الذين نعطى المعنى لكل ما هو موجود . . فقال جل جلاله :

﴿ وَمِن ثَمَرُكِ النِّيْ لِوَالْأَعْنَابِ تَتَّخِذُ وَنَامِنُهُ سَكَّلًا وَالْأَعْنَابِ تَتَخِدُ وُنَامِنُهُ سَكَّلًا وَيَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُعَالِمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَالِمُ الْمُنَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَالِمُ

(الآية ٦٧ سورة **النحل)** 

لقد أراد الحق تبارك وتعالى أن يبين لنا ان استخدامنا للشيء ، هو الذي يعطيه معنى الخير أو الشر ... وليس الشيء نفسه . . فمثلا العنب والتمر خلقها الله سبحانه وتعالى ليكونا زرقا حسنا . . يعطينا الطعم الحسن ، والقيمة الغذائية الحسنة وغير ذلك . . ليس فيه شر وليس فيه ضرر للأنسان ، ولكن ماذا فعل البشر ؟

أخذوا هذا الرزق الحسن . . وحولوه الى رزق غير حسن بأن خمروه ، أى صنعوا منه الخمر التى تستر العقل وتمنعه من أداء وظيفته ، والتى هى من أكبر الكبائر ، وأساس للشرور فى الدنيا .

هل خلق الله سبحانه وتعالى التمر والعنب لهذا الغرض ؟ . . هل خلقها ليعين الانسان على شرب الخمر والمعصية ؟ . . طبعا لا . . اذن من الذي أفسد مهمتها في الحياة ؟ وحولها من رزق حسن الى رزق حرام ؟ . . إنه الانسان الذي أخذ هذه النعم ، وأفسد معناها وأفسد مهمتها ، وجعلها تعين على الإثم والعدوان ، بدلا من أن يجعلها تعين الانسان على ذكر الله وشكره .





#### الشر .. ونزوات البشر

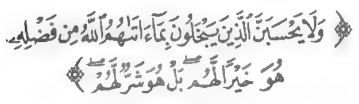
الله سبحانه وتعلى . . خلق لنا الشمس لتنير الكون وتبعث الدفء فيه وتعطى النبات والحيوان والانسان ما يحتاجون اليه من أشياء تعينه على أداء مهمته فى الكون . فبالضوء يتنفس الزرع . . ليخرج لنا الاكسوجين ليجعل حياتنا على الأرض مكنة ، وبالضوء بسنطيع الحيوان أن يؤدى مهمته فى الحياة . . من حرث وحمل متاع وغير ذلك ، والإنسان يسعى على ضوئها ويعمل . لتزداد عارة الأرض ، ويحصل على الدفء الذى هو ويندلك حولوها من ررق حسن إلى معين على الكفر وعلى عبادة غير الله! ، إن الشمس لم تأمرهم بذلك . . لا هى فى يوم الناس بعبادتها ، ولا هى أرسلت منهجا يبين للناس طريقة الناس بعبادتها ، ولا هى أرسلت منهجا يبين للناس طريقة عبادتها . إنها لم تفعل شيئا من ذلك . . بل هى مقهورة مسبحة تؤدى دورها فى الكون بمنتهى الدقة . . ولكن الإنسان مسبحة تؤدى دورها فى الكون بمنتهى الدقة . . ولكن الإنسان

وكذلك الأحجار . . إن لها منافع كثيرة ، ولكن الناس صنعوا منها الأصنام التي يعبدونها! إن الأشياء الموجودة في الكون ليست مفسدة ، بل هي صالحة ولها مهمة تؤديها على أكمل وجه ، ولكن الفساد جاء من الإنسان ، والشرك جاء من الإنسان ، والكفر جاء من الإنسان ، والكفر جاء من الإنسان ،

وعلى أساس هذه المعانى لابد أن نأخذ الحياة الدنيا . . ولا نأخذ لها أسسا فاسدة من عندنا . . ولكن من الذى وضع هذه الأسس ؟ . . إنه بلا شك ذلك المفسد فى الكون ، الذى يريد الانتفاع انتفاعا ذاتيا محدودا . . والذى يريد سلطة زمنية يكون فيها هو السيد . فالذى استخدم السكين فى القتل ، كان هدفه أن يحصل على مال لا يستحقه ، والذى دعا إلى عبادة الشمس ، كان هدفه أن يكون كبير الكهنة . . يأتيه الخير من الناس بلا عمل . والذى دعا لعبادة الاصنام ، كان هدفه أن يصبح سيدا . . فائدى دعا لعبادة الاصنام ، كان هدفه الناس ويتقربون اليه . . لأنه خادم الألهة . فالذى يدعو إلى باطل يبحث أولا عن فائدة دنيويه الألهة . فالذى يدعو إلى باطل يبحث أولا عن فائدة دنيويه والنفوذ دون أن يعمل شيئا يستحق عليه هذا المال أو هذا المنفوذ . .

لكن الذى يدعو إلى الله هو الذى ينفق على الدعوة ولا يأخذ منها ، وينفق عليها وهو سعيد . . ويدفع من ماله وهو مسرور ، وهو أول من يتحمل مشاق التكليف والعبادة ، وكل أمنيته أن يتقبل الله عمله الصالح .

والحق سبحانه وتعالى أراد أن يلفتنا إلى أن مقاييسنا مختلة فقال تبارك وتعالى :



(من الآية ١٨٠ سورة آل عمران)

وفي هذا تصحيح لمفهوم انفاق المال في الحياة . فالشيطان مهمته أن يجعل الناس يخشون الانفاق في سبيل الله خوفا من الفقر ، مع أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : (ما نقص مال من صدقه) . . إذن فالصدقة لا تنقص المال أبدا ، بل تنميه وتجعل فيه بركة . والبركة أن يعطيك الشيء اكثر مما توقعته منه . . أو أكثر من العطاء العادى .

وعطاء البركة دائما يعطيه الله للمؤمنين .. فتجد الرزق قليلا ، ولكنه يغطى لك كل الحاجات وكل النفقات .. فالطعام الذي يكفى لاثنين .. يأكله خسة ويشبعون .. والقليل من الرزق يقنع هؤلاء ، فلا يمدون أعينهم ، ولا يخطر على بالهم ، ولا يشتاقون الى ما فوق طاقتهم .. بل تجد الواحد منهم حياته سعيدة .. مرتاح البال هادىء النفس .. قرين العين دائم الصلة بالله .. يمنع الله سبحانه وتعالى عنهم منغصات الحياة ، فاذا مرض أحدهم مثلا .. يكفى أن يأخذ قرصا من الاسبرين وكوب شاى ليشفى من مرضه .. بينا قرصا من الاسبرين وكوب شاى ليشفى من مرضه .. بينا ذلك الذي لا يتصدق اذا مرض ابنه انزعج وأحضر عددا كبيرا من الأطباء ، وأنفق الكثير من المال .. وربما لا يتم الشفاء .

إذن فالبركة في الرزق تكون أحيانا بالعطاء . . بأن يعطى الله الانسان مالا كثيرا ، وأحيانا بالسلب ، بأن يبعد عنه كل مهلكات المال . . فتجد ابنه ينجع بدون دروس خصوصية ، بينها غيره ربما أنفق مئات الجنيهات على الدروس الخصوصية . . ولا ينجع ولا يتفوق . . وتجد أولاده مثلا لا يمكن أن يجذبهم قرناء السوء الى الشر . . فلا يقرب احدهم مثلا القهار أو المخدرات . . أو غير ذلك من الآفات التي تهلك مثلا القهار أو المخدرات . . أو غير ذلك من الآفات التي تهلك

المال والجسم ، وتجد زوجة وأولاد هذا الرجل اذا أحضر لهم ملابس رخيصة وبسيطة . . يفرحون بها ويكونون سعداء . .

أما هؤلاء الذين لا يرعون الله في مالهم ، فالسخط وعدم الرضا يفسد حياتهم فتجد الواحد منهم يحضر لزوجته فستانا بخالت الجنيهات فتلقيه في وجهه وهي مشمئزة ، ولا يأخذ من هذا الا الشقاء وعدم الرضا . .

إن علينا أن ندرك أن نعم الله لا تكون بكثرة العطاء فقط ، ولكن تكون ايصا بإبعاد مهلكات المال عنك . . فيجعل الله سبحانه وتعالى المال وفيرا على قلته . . يكفى الجميع ويسعدهم . . تلك من عطاءات الله جل جلاله بالخير . .

ان الانسان الذي عسك ماله ولا ينفقه ولا يتصدق منه ، يظن أنه يفعل لنفسه خيرا ولكنه في الحقيقة يفعل شرا . . فلا هو تقرب الى الله بماله . . ولا المال سيبقى معه . . لأنه سيبركه عندما ينتهى عمره .



#### قهة الشر في الدنيا .. الكفر

وقمة الشرفى الدنيا . . هى الكفر . . ذلك أنه لا يوجد شر أكبر من ذلك ، لأنه ليس بعد الكفر ذنب . . ولأن هذا الكافر قد ارتكب ما يجعل الله يطرده من رحمته . . ولذلذ يقول الله جلاله .

## ﴿ إِنَّاللَّهُ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِنَ يَشَاءُ ﴾ ﴿ إِنَّاللَّهُ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَّكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِنَ يَشَاءُ ﴾

فمن دخل في الشرك أو الكفر وأعطى الدنيا كلها فهي شر له ، لأنه مهما أخذ ، فمتاع الدنيا قليل . . ومهما كان حوله المال والجاه والسلطان مفارقه . . ولذلك يقول الحق تبارك وتعالى :

## ﴿ إِنَّ شَرَّ الدِّوَآبِ عِن كَاللَّهِ ٱلَّذِينَ كَمَنُوا فَهُمُ لَا يُوْءِ ثُونَ ﴾

( الآية هه سورة الانفال )

ونحن نعرف أن الدابة لا عقل لها ، فهى لا تستطيع أن تفكر ، ولا يمكن أن تعقل الأشياء ، ولذلك عنى محكومة بالغريزة ، والغريزة حكمها صادف ، فإذا أحدرت الطعام لدابة من الدواب . . تجدها تأخذ ما يكفيها ثم تترقف عن الطعام ، فإذا حاولت أن تغريها بأى طعام فهي زفضه مها كان ، لأن جكم الغريزة حكم صادق ، يعتنى للحيوان احتياجاته فقط . .

وبالنسبة للدواب تجدها لا تمارس الجنس الالحفظ النوع ، فاذا حملت الدابة الأنثى فهى لا تسمح لذكر أن يقترب منها ، ولكن الذين كفروا وصفهم الله بأنهم شر الدواب ، والدواب جمع دابة ، والدابة هى كل ما يدب على الأرض .

لماذا هم شر الدواب ؟ . . لأن الدواب التي لا عقل لها ، لها مهمة في الدنيا لا تستخدم فيها العقل ، ولكنها تؤدى مهمتها كاملة . نحمل الأثقال وتؤدى كل ما هو مطلوب منها . . أو كل ما خلقت من أجله .

ولكن الإنسان الذي أعطى الاختيار تجده قد ملأ معدته بالطعام، فيقال له أنت لم تتناول الحلوى، أو أنت لم تذق هذا الصنف، فلا يحترم مبدأ أن الله نهانا عن الاسراف في الطعام، ويتخم معدته حتى لا يستطيع الحركة، ويحول الجنس الى متعة . . وليس الى وسيلة لحفظ النوع . .

لقد ميز الله تبارك وتعالى الانسان بالعقل حتى يتدبر آياته فى الكون ، ربؤ ن بأن لهذا الكون خالقا موجدا ، ولكنه بدلا من ذلك يتخذ هذا العقل وسيلة للكفر والالحاد فيبعده عن الله ، ويورثه المعتسية . . فكأنه قد ألغى الميزة الكبرى التى وهبها الله للانسان . . لى وحولها الى عكس وظيفتها ، فيكون بذلك أشر من يدب على الأرض!.

وفى الختام نقول بإجمال: ان المعنى الحقيقى للخير والشرفى الدنيا والآخرة من وجهة نظر الدين . . انه العمل الصالح الذي يقصد به وجه الله ويرجو به عطاء الآخرة . . فكل ما جاء من عند الله هو الخير . . وكل ما يقصد به وجه الله هو الحدم الله هو الله هو الحدم الله هو الحدم الله هو الحدم الله هو الله هو الحدم الله هو الحدم الله هو الحدم الله هو الله هو الحدم الله هو الحدم الله هو الل

الخير، وأن الشر في الكون قد جاء من اختيارات الانسان . . الله الله وأفسد الكون ، وأفسد الحياة فيه ، وأفسد قوانينه . . ظنا منه أنه يصلح ، وفي الحقيقة هو يفسد ، وأن الله سبحانه وتعالى أوجد لنا الأشياءالنافعة والنعم الكثيرة . . ولكننا أفسدناها . . بتحويلها الى ادوات لشقاء البشرية ، وأن ألانسان يعاني من اختيارات الانسان . . وأن في الكون ما يكفى لكل خلق الله . . منذ آدم الى قيام الساعة ، ولكن الأنانية هي التي أفسدت كل شيء ، فجعلت بعض الناس يهلكون خيرات الله . . بدلا من أن يعطوها لمن يحتاج اليها ، وأن الدنيا هي وسيلة للآخرة . . تؤدى بك إلى الجنة أو النار والعياذ بالله . . فاذا تحولت عن وظيفتها لتصبح غاية أورثت الانسان الشقاء ، وجعلته يهلك قواه ونفسه ، ويغضب ربه

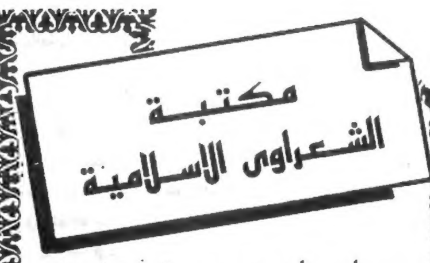
إن الخير فيها اختاره الله ، والانسان لا يملك العلم ولا المعرفة ليجعل نفسه حكها على الأحداث . . ذلك انه لا يملك الزمن المستقبل ليعرف نتيجة ما يحدث اليوم ، وأن كراهيتنا للأشياء لا يجب أن نأخذها مقياسا لأن هذا الشيء شر ، لأننا قد نكره شيئا ويجعل الله فيه خيرا كثيرا ، وقد نحب شيئا ويجعل الله فيه شرا كبيرا . وأننا اذا أردنا السعادة في الدنيا والأخرة . . فلابد أن نرضى بقضاء الله . . لأن قضاء الله سبحانه وتعالى دائها خير . ومن رضى به هُدِى الى صراط مستقيم .

ويعصيه ثم لا يأخذ منها شيئا .

#### الفهسرست

| مفحة                                    | النصل الأول                                    |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------|
| * ************************************* | الجمال في الكون                                |
| V,                                      | • ف البداية كانت الفطره                        |
|                                         | ● معنى · التطور »                              |
| 11                                      |                                                |
|                                         | ● سر الجمال ف الكون                            |
|                                         | الفصل الثاني :                                 |
| <b>\\</b>                               | الشر في الكون                                  |
|                                         | • العالم المقهوريؤدي مهمته                     |
|                                         | <ul> <li>■ قصور العقل الإنساني</li> </ul>      |
| YA                                      | ● المنهج نزل مع أدم                            |
| <b>**</b>                               | <ul> <li>♦ المعصية لم تتوقف</li> </ul>         |
|                                         | ● محمد رحمه للمؤمن والكافر                     |
|                                         | النصل الثالث :                                 |
| ***                                     | المظنون والمتيقن                               |
| ξΥ                                      | ● الحياة الحقيقية                              |
| ٤٧                                      | • اسباب زوال النعمة                            |
| <b>£</b> ¶                              | ● المال وظيفة في الحياة                        |
| o1                                      | <ul> <li>المال والنفوذ نعمة أم نقمة</li> </ul> |
|                                         | النصل الرابع :                                 |
|                                         | ما هو الخير وما هو الش                         |
| <b>1.</b>                               | ● معنى الخير المطلق                            |

| A-14                                         |          |
|----------------------------------------------|----------|
| الإنسان وأحداث الكون                         | •        |
| الألحاح على خير المال                        | •        |
| الشابس :                                     | الفصل    |
| الدنيا                                       | الخير وا |
| و المفسدون في الأرض ٧٦ المفسدون في الأرض     | •        |
| ) أشياء لا يفهمها العقل البشرى               |          |
| ) العامات هل هي شر ؟                         |          |
| و بداية الكفر                                |          |
| حكمة القضاء في السلب والعطاء ٨٨              |          |
| السادس :                                     | الفصل    |
| الشر في الآخرةالشر في الآخرة                 |          |
| <ul> <li>الايمان شرط قبول الاعمال</li> </ul> |          |
| البشر ونزوات البشي                           | 100      |
| • قمة الشر في الدنيا الكفر                   | 35       |
| 0.4                                          |          |
| St. A. Control Control Control               | 5.3      |
|                                              |          |



تسهيلاً وضماناً لجصولك على جميع الاعداد في أي مكان تتواجد به . . أرسل اسمك وعنوانك إلى : ـ

#### مؤسة أخبار اليوم إدارة الاشتراكات

٣ شارع الصحافة . القاهرة

مرفقاً قيمة الاشتراك نقداً أو بشيك أو حوالة بريدية

#### قيمة الاشتراك

اخل مصر الدول العربية الدول الاجتبية نيه مصرى دولار امريكى دولار امريكى ۱۸ ۲۰ ۲۹

۱۷ کتاب ۲ کتب

#### وكلاء التوزيع بالخارج

السعودية : تهامة للتوزيع

شارع الملك فهد خلف اسواق النويصر

الأرهن ، شركة وكالة التوزيع الاردنية

عمان \_ الأردن

المُعْدِيهِ : الشركة الشريفة للتوزيع والصحف ( سوشبرس )

الدار البيضاء - المغرب

اليمسن: محلات القائد التجارية

باب مشرف ص. ب ۲۰۸۴ -

الكويت : الشركة المتحدة لتوزيع الصحف والمطبوعات

ص. پ ۱۰۸۸

القحاس : يوسف رحيل

ص. ب ۱۹۰۹۸

أبو ظبى : دار المسيرة

شارع السلام منطقة النعمان السياحي - أبو طبي الدوعة. قطر: دار العروبة للصحافة والطباعة والنشر والتوزيع

ص. ب ۱۳۴

فإسمى د دار الحكمة

ص. ب ۲۰۷

جميع الحقوق محفوظة لمؤسسة أخبار اليوم

رقم الايداع ۱۹۹۰ / ۸۳۱۳ الترقيم الدولي

444 - . 4 - . . 44 - 4